

# الْتَّوْبَةُ وَالسَّخْفَاءُ

تصنيف

شَيْخُ الْإِسْلَامِ يَعْوَذُ الدِّينَ أَحْمَدُ بْنُ عَبْدِ الْجَلِيلِ بْنُ زَيْنِ الْعِظَمِيَّةُ  
المتوفى (٧٢٨هـ)

تحقيق

مُحَمَّدُ عُصَمَرُ الْحَاجِي  
عَبْدُ اللَّهِ بَدْرَانُ

الناشر

دَارُ الْتَّابُكُ لِلْعَرَبِ

جَمِيعُ الْمُقْوَمَاتُ مَعْنُودَةٌ  
لِدَارِ الْكِتَابِ الْعَرَبِيِّ  
بَيْرُوت

الطبعة الأولى

عام ١٩٩٤ هـ ١٤١٤

دار الكتاب العربي

الطباق الثامن - بناءة بنك بيبلوس - فردان - تلفون: ٨٦٢٩٥/٨٠٨١١/٨٦١٧٨  
تلفاكس: ٤٢٨١٤٤٢١ (١٤١٢) تلس: ٣٤٠١٣٩ - كتاب برقى: الكتاب.ص.ب: ٥٧٦٩ - ١١ بيروت.لبنان





بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

## تمهيد

إن الحمد لله، نحمده، ونسعى إليه، ونستغفره، ونعود بالله من شرور أنفسنا وسیئات أعمالنا، من يهدى الله فلا مضل له، ومن يضللا فلا هادي له، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمداً عبده ورسوله.

قال تعالى :

﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ حَقَّ تَقَاتِهِ وَلَا تَمُوتُنَّ إِلَّا وَأَنْتُم مُسْلِمُونَ﴾ [آل عمران: ١٠٢]

وقال تعالى :

﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ وَقُولُوا قَوْلًا سَدِيدًا، يَصْلِحُ لَكُمْ أَعْمَالَكُمْ وَيَغْفِرُ لَكُمْ ذَنْبَكُمْ، وَمَنْ يَطِعَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ فَقَدْ فَازَ فَوْزًا عَظِيمًا﴾ [الأحزاب: ٧١].

وبعد :

فلقد منَّ الله سبحانه وتعالى على البشرية كلها بهذه الشريعة السماوية الخالدة، التي جاءت لتنظيم حياتهم، وتسمو بأرواحهم، وتزكي نفوسهم، وتصلح أحوالهم، وتنقذهم من جهالة النفس وشهواتها، وتأخذ بأيديهم وعقلهم إلى مراتب الشرف، ومواطن العلم.

واسميت هذه الشريعة بالشمولية، والدقة، والوسطية، فأعطت كل جانب من جوانب الحياة ما يستحقه من بحث ودراسة وتوجيه، واهتمت بكل ما يحيط بالبشر، و يجعل حياتهم هائمة مستقرة سعيدة.

ولقد ظنَّ كثير من الناس أن الإسلام هو سبب تأخرهم، وفرقتهم، وجهلهم، وضعفهم، وتناحرهم، وتأخرهم عن الأمم الراقية المتقدمة، فأخذوا يتبعون الأفكار الزائفة، ويلهثون خلف المبادئ الفاسدة، ويحاولون - عيشاً - أن يتبعوا مذهبًا

فلسفيًا حديثاً، أليسَ هالة براقة خادعة، وراحوا يدافعون عن هذه المبادئ والأفكار والمذاهب، ويخدعون أنفسهم بحجج واهية ضعيفة ترضي شهواتهم، وتناسب أهواءهم، وتتماشى مع رغباتهم الشيطانية، ونزواتهم الفاسدة.

ثم تبين بعد مرور الزمن، وتتالي السنين، أن كل هذه الأفكار والمبادئ قد اندرحت واندثرت، ولم يبق منها إلا أسماء تردد في كتب التاريخ، وثبت بطلان مذاهبيهم، وزيف حججهم، وفراغ مبادئهم، وتبيّن لهم بشكل واضح وجلي، وبيان لا يقبل الريب والشك أن الإسلام هو الدين الذي لا يمكن لأي مبدأ أن يزاحمه، ولأي فكر أن يزيحه عن قلوب أتباعه الذين ساروا بهديه، ونهجوا نهجه.

ذلك لأن أفكارهم وأراءهم ومذاهبيهم ما هي إلا وليدة فكر بشري، أو تأملات فيلسوف حالم، أو صرخات مجموعة عاشت حالات معينة من القهر والظلم والمعاناة، أما الإسلام فهو شريعة متزلة من رب العالمين، وخالق الكون ومبدعه - سبحانه وتعالى - وهو الذي تولى حفظه والعناية به.

قال تعالى :

﴿إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا الْذِكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَحَافِظُونَ﴾ [الحجر: ٩].

وقال تعالى :

﴿إِنَّ الدِّينَ عِنْدَ اللَّهِ الْإِسْلَامُ وَمَا اخْتَلَفَ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ إِلَّا مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَهُمُ الْعِلْمُ بَغْيًا بَيْنَهُمْ وَمَنْ يَكْفُرُ بِآيَاتِ اللَّهِ فَإِنَّ اللَّهَ سَرِيعُ الْحِسَابِ﴾ [آل عمران: ١٩].

## المقدمة

### التوبة

يتعرض الناس في كل زمان ومكان لضعف الإيمان بسبب ابعادهم عن المحيط الإيماني في فترة طويلة، أو ابعادهم عن معلم مرشد صالح يهذب أخلاقهم، ويزكي نفوسهم، ويكون لهم قدوة وأسوة صالحة، أو ابعادهم عن العلم الشرعي، والثقافة الإسلامية التي تحرك مشاعر الإيمان في نفوسهم، أو... وهذا الضعف قد يستمر فترات طويلة، وقد يؤدي في نهاية الأمر بصاحبها إلى الانحراف في مهافي الفساد والرذيلة، والانزلاق في تيارات الشرك والضلال، والابتعاد عن كل مظاهر وشعائر الإسلام.

وكي لا يصل المسلم إلى هذه الطرق، وكيف لا يبقى أسيير الفساد والانحلال، أوجد له الإسلام طريقاً هادياً، ودواء ناجعاً، وسبيلاً ينير له درب الأمل والعودة إلى ظل الإسلام وهديه.

وهذا الطريق يبدأ بالتوبة والاستغفار والرجوع إلى الله عز وجل بصدق، وثبات، وإخلاص. أحد.

والتبوية - كما عرفها العلماء - هي: رجوع العبد إلى الله، ومفارقته لصراط المغضوب عليهم والضالين.

وقيل: التوبة تبديل الحركات المذمومة بالحركات المحمدية، ولا يتم ذلك إلا بالخلوة، والصمت، وأكل الحلال.

وقال الغزالى: التوبة عن الذنب، بالرجوع إلى ستار العيوب وعلام الغيب، مبدأ طريق السالكين، ورأس مال الفائزين، وأول أقدام المربيدين، ومفتاح استقامة المائلين، ومطلع الاصطفاء والاجتباء للمقربين.

## التوبة في القرآن الكريم :

ورد ذكر التوبة ومشتقاتها في القرآن الكريم حوالي (٨٥) مرة. بين فيها سبحانه كيف تاب من سبق من الأمم، وجزاء التوبة وثوابها، وعقاب من لم يتوب في الحياة الدنيا.

من ذلك :

١ - بالتوبة ينال العبد المغفرة من الله سبحانه.

قال تعالى :

﴿وَإِنِّي لِفَعَارٌ لِمَنْ تَابَ وَآمَنَ وَعَمِلَ صَالِحًا ثُمَّ اهْتَدَى﴾ [طه: ٨٢].

٢ - ينال المؤمن بالتوبة محبة الله سبحانه.

قال تعالى :

﴿إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ التَّوَابِينَ﴾ [البقرة: ٢٢٢].

٣ - التوبة النصوح تکفر الذنوب.

قال تعالى :

﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا تَوَبُوا إِلَى اللَّهِ تَوْبَةً نَصْوَحَّا، عَسَى رَبُّكُمْ أَنْ يَكْفُرَ عَنْكُمْ سَيِّئَاتِكُمْ﴾ [التحريم: ٨].

٤ - من تاب في الدنيا تاب الله عليه في الآخرة.

قال تعالى :

﴿إِلَّا الَّذِينَ تَابُوا وَأَصْلَحُوا وَبَيْنَا فَأُولَئِكَ أَتُوبُ عَلَيْهِمْ﴾ [البقرة: ١٦٠].

وقال سبحانه وتعالى :

﴿فَمَنْ تَابَ مِنْ بَعْدِ ظُلْمِهِ وَأَصْلَحَ فَإِنَّ اللَّهَ يَتُوبُ عَلَيْهِ﴾ [المائدة: ٣٩].

وقال تعالى :

﴿ثُمَّ تَابَ عَلَيْهِمْ لِيَتُوبُوا إِنَّ اللَّهَ هُوَ التَّوَابُ الرَّحِيمُ﴾ [التوبة: ١١٨].

٥ - بين الله سبحانه أن توبة من حضره الموت لا تقبل، لأن تاب عندما عرف نهايته، أما عندما كان بكامل قوته وصحته اجتنب التوبة وابتعد عنها.

قال تعالى :

﴿ولِيَسْتَ التُّوْبَةُ لِلَّذِينَ يَعْمَلُونَ السَّيِّئَاتِ حَتَّىٰ إِذَا حَضَرَ أَحَدُهُمُ الْمَوْتَ قَالَ إِنِّي تَبَّتِ الْأَنَّ وَلَا الَّذِينَ يَمُوتُونَ وَهُمْ كُفَّارٌ أُولَئِكَ اعْتَدْنَا لَهُمْ عَذَابًا أَلِيمًا﴾ [النساء: ۱۸]

## التوبة في السنة المطهرة :

بحث التوبة في السنة المطهرة بحث واسع، تناول الإمام ابن تيمية أجزاء كبيرة منه في بحثه الذي بين أيدينا، ونذكر بعض الأحاديث التي تناولت التوبة والرجوع إلى الله.

١ - كان رسول الله ﷺ يتوب إلى الله كل يوم سبعين أو مئة مرة.

كما في الحديث الشريف:

(يا أيها الناس، توبوا إلى الله، فوالله إني لأتوب إليه في اليوم أكثر من سبعين مرّة).

وفي حديث آخر كان أصحاب رسول الله ﷺ يعدون له في المجلس الواحد قبل أن يقون :

(رب اغفر لي، وتب علي إنك أنت التواب الرحيم) مئة مرّة.

٢ - الله يقبل توبة ومغفرة العبد.

قال رسول الله ﷺ :

(من اعتذر إلى الله قبل الله عذرها).

وقال :

(لا أحد أحب إليه العذر من الله).

٣ - الله يفرح بتوبة النائب من المسافر الذي فقد راحلته وطعامه وشرابه.

قال رسول الله ﷺ :

(للله أفرح بتوبة عبده من أحدكم كان على راحلته بأرض فلاة، فانفلت منه، وعليها طعامه وشرابه، فأيس منها، فأتى شجرة فاضطجع في ظلها، وقد آيس من

راحته، في بينما هو كذلك إذا هو بها قائمة عنده، فأخذ بخطامها، ثم قال - من شدة الفرح - : اللهم أنت عبدي، وأنا ربك، أخطأ من شدة الفرح).  
وهناك تفصيلات كثيرة يجدها القارئ الكريم في ثانيا الكتاب.

## شروط التوبة:

بيان العلماء أن للتوبة ثلاثة شروط :

- ١ - الندم على ما سلف منه في الماضي .
- ٢ - الإقلاع عنه في الحال .
- ٣ - العزم على أن لا يعوده في المستقبل .

وهذه الثلاثة تجتمع في الوقت الذي تقع فيه التوبة، فإنه في ذلك الوقت يندم ، ويقلع ، ويعزم .

فحينئذ يرجع إلى العبودية التي خلق لها، وهذا الرجوع هو حقيقة التوبة .

## حقائق التوبة وعلاماتها:

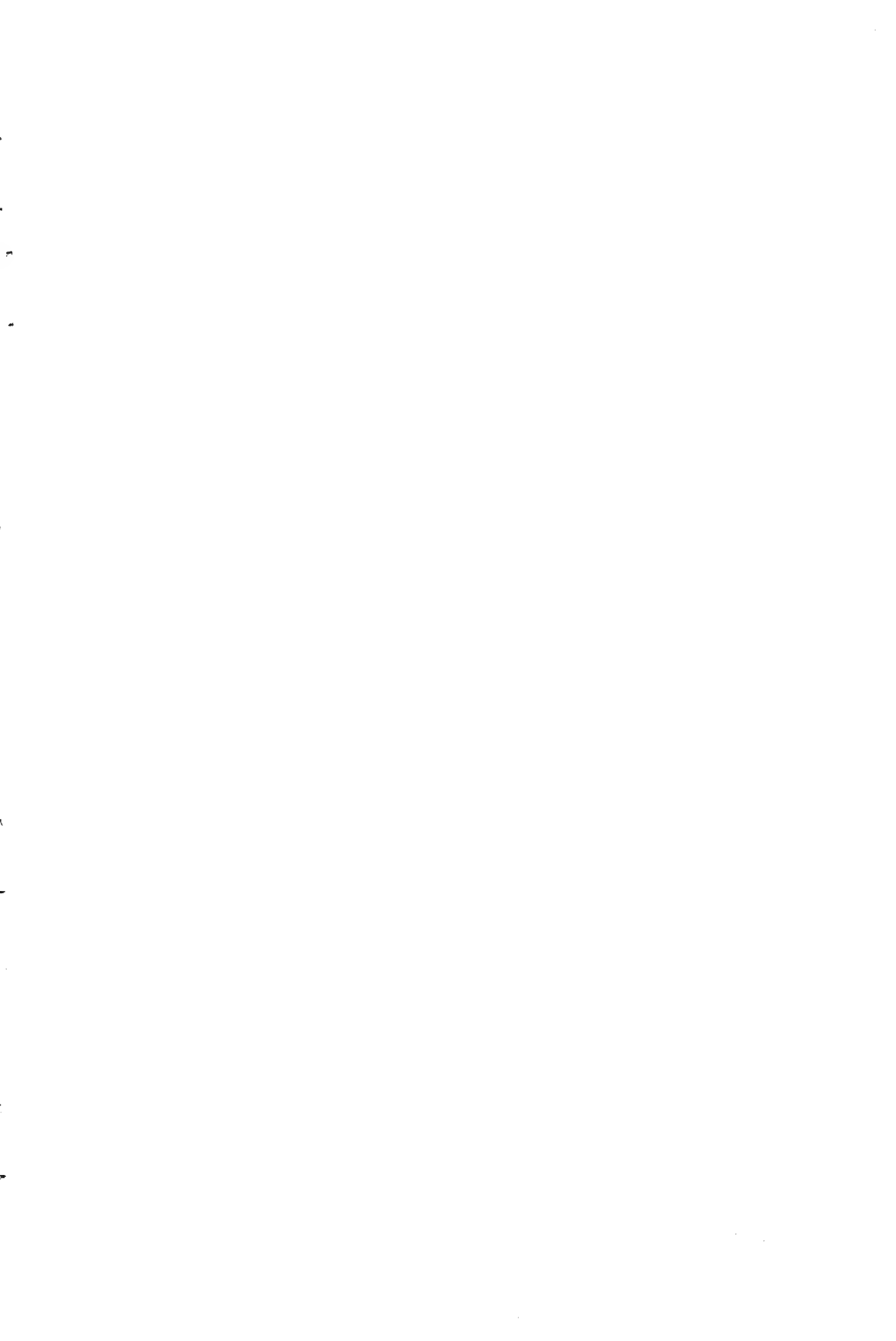
التوبة النصوح لها علامات نذكر منها :

- ١ - مخالطة الصالحين ، والعزلة عن قرنة السوء .
- ٢ - أن يكون بعد التوبة خيراً مما كان قبلها .
- ٣ - الانقطاع عن الذنوب ، والإقبال على الطاعة .
- ٤ - أن التائب لا يزال الخوف مصاحباً له ، لا يأمن مكر الله طرفة عين ، فخوفه مستمر ، وأمنه لمكر الله دائم .
- ٥ - الإعراض عن الدنيا بقلبه ، والإقبال على الآخرة .
- ٦ - انخلاع قلبه ، وتقطّعه ندماً وخوفاً ، وهذا على قدر الجناية وعظمتها .
- ٧ - كسرة خاصة تحصل للقلب لا يشبهها شيء ، ولا تكون لغير المذنب ، ولا تحصل بجوع ، ولا رياضة ، ولا حب مجرد ، إنما هي أمر وراء هذا كله ، تكسر القلب بين يدي الرب كسرة تامة ، قد أحاطت به من جميع جهاته ، وألقته بين يدي ربه طريحاً ذليلاً خاشعاً .

يقول ابن القيم : وما أحلى قوله في هذه الحال :  
«أسألك بعزمك وذلي إلا رحمتي ، أسألك بقوتك وضعفي ، وبغناك عنِّي ،  
وفقري إليك ، هذه ناصيتي الكاذبة الخاطئة بين يديك ، عبيدك سواعي كثير ، وليس  
لي سيد سواك ، لا ملجاً ولا منجى منك إلا إليك ، أسألك مسألة المسكين ، وأبتهل  
إليك ابتهال الخاضع الذليل ، وأدعوك دعاء الخائف الضرير ، سؤال من خضعت لك  
رقبته ، ورغم لك أنفه ، وفاضت لك عيناه ، وذلت لك قلبه» .

ويجب أن نعلم أن تأخير التوبة من الذنب هو ذنب تجب التوبة منه ، فإذا تاب  
العبد من ذنبه وجب عليه أن يتوب توبة أخرى ، وهي توبته من تأخير التوبة ، وقل أن  
تخطر هذه ببال التائب .

نَسْأَلُ اللَّهَ التَّوَابَ الرَّحِيمَ ، أَنْ يغْفِرْ زَلَاتِنَا ، وَيَمْحُو خَطَايَانَا ، وَيَقْبَلْ تُوبَتِنَا ، إِنَّهُ  
هُوَ الْغَفُورُ الرَّحِيمُ .



## مقدمة التحقيق

هذا الكتاب في الأصل جزأين أساسين.

الأول: مأخوذ من مجموع فتاوى الإمام «ابن تيمية».

الثاني: رسالة كاملة أجاب فيها الإمام رحمه الله عن الحديث المشهور الذي رواه «أبو ذر الغفاري» رضي الله عنه وأوله:

(يا عبادي إني حرمت الظلم على نفسي، وجعلته بينكم محرماً فلا تظالموا) ووجدنا أنه من النادر أن توجد الفتاوى في كل منزل ومكتبة، وأن المطلع على ما فيها قلة من الناس، فأحببنا أن نخرج منها بحثاً عن التوبة والاستغفار، نضعه أمام أكبر عدد ممكن من القراء، ليستفيدوا منه، وينتفعوا بما جاء فيه.

وكان عملنا في التحقيق.

١ - قمنا باستخراج كل ما له صلة ببحث التوبة والاستغفار من كتاب «فتاوي الإمام ابن تيمية» الذي جمعه ورتبه الشيخ «عبد الرحمن بن قاسم النجدي» وابنه «محمد» جزاهما الله كل خير، ووضعنا ما جمعناه في أول الكتاب.

٢ - أضفنا للكتاب شرح الإمام «ابن تيمية» لحديث أبي ذر السابق. والمأخوذ من مجموع الرسائل المنيرية (٣/٥٢).

٣ - قمنا بتخريج الآيات الكريمة، والأحاديث النبوية الشريفة من مصادرها المعتمدة.

٤ - وضعنا عناوين لكل فقرة من فقرات الجزأين.

٥ - عمدنا إلى ضبط الأحاديث، والأخبار، وما أشكّل لفظه من الكلمات المبهمة والغريبة، مع شرحها وإيضاحها.

٦ - ترجمنا لأصحاب الأخبار والأعلام الوارد ذكرهم في الكتاب عدا المشاهير، أو ما أبهم علينا.

٧ - ابتدأنا الكتاب بترجمة وافية للإمام «ابن تيمية» رحمه الله .  
وختاماً نسأل الله عز وجل أن يجعل هذا العمل خالصاً لوجهه الكريم، وأن ينفع به جميع المسلمين ، والله ولي التوفيق .

المحققان

محمد عمر الحاجي      عبد الله بدران

## الامام ابن تيمية

### ١ - بيئته وعصره :

في أواخر القرن السابع للهجرة بزغ نجم «ابن تيمية» - رحمه الله - في وقت امتاز بكثرة الأحداث، وتعددتها وتواлиها، فالدولة الإسلامية قد انحلت إلى دولات، كل منها يتربص بالأخرى لينقض عليها، وأصبح الملك - كما أخبر المصطفى عليه الصلاة والسلام - ملكاً عوضياً، واضطربت الأمور...

وأغار الصليبيون على عقر الإسلام لكن الله أذن بالنصر للأمة المحمدية، وما أن هدأت الأمور حتى أتى التار، وزاد نشاط الفرق من الباطن، وفي الأندلس أيضاً انقسمت الدولة إلى دول صغيرة وبلغ الأمر أن كل مدينة أصبح لها قائد، وجيش، وجندي... والعدو يقتنصها واحدةً تلو الأخرى... وهكذا حتى انقض أخيراً على ما تبقى منها وابتلعتها وحدث ما حدد...

في هذا الخضم المتلاطم ولد الإمام «ابن تيمية» - رحمه الله - وعاش بقلب مؤمنٍ متثبتٍ، فهل تأثر بما يدور حوله؟ هل كان هو مؤثراً بما حوله؟ هل استسلم لكل هذه الفتنة والأراء والأعداء؟

### ٢ - اسمه ونسبه ونشأته :

هو أحمد تقى الدين أبو العباس بن الشيخ شهاب الدين عبد الحليم بن الشيخ أبي البركات...

ولد في العاشر من ربيع الأول سنة إحدى وستين وستمائة للهجرة النبوية. وكان مولده في «حران»، وبقي فيها حتى بلغ السابعة من العمر، حيث أغار التار عليها ففر أهلوها إلى (دمشق) وفي الطريق عانوا المصاعب والمخاطر، كل

هذا طبع في نفس - الإمام - الكره الشديد للتار، مما جعله عندما كُبر في مقدمة المجاهدين ضد التار.

وما إن استقر لهم المقام في «دمشق» حتى ذاعت شهرة والده بالعلم والورع، فتولى مشيخة «دار الحديث السكرية» وأصبح مدرساً في «الجامع الأموي»، وكان الإمام وقتها يتربي بين العلماء أقران والده وخاصة أنه لوحظ عنه الذكاء المفرط وسرعة الحفظ والبديهة والجرأة... .

في هذه البيئة العلمية حفظ «ابن تيمية» القرآن وهو صغير السن، ثم اتجه إلى حفظ الحديث واللغة، وتعرف الأحكام الفقهية وحفظ ما شاء الله له أن يحفظ وقد تميز منذ صغره بثلاثة مزايا:

- ١ - الذاكرة الخادعة، والعقل المستيقظ، والتفكير المستقيم، والنبوغ المبكر.
- ٢ - الجد والاجتهاد، والانصراف إلى المُجدي من العلوم والدراسات.
- ٣ - تفتح قلبه ونفسه لكل ما يدور حوله رغم انكبابه على العلم والحفظ والاستذكار.

سمع الإمام «ابن تيمية» «مسند أحمد»، و« الصحيح البخاري» و«مسلم» و«الترمذى» وسنتين «أبي داود» و«النسائي» و«ابن ماجة» و«الدارقطنى» وكل منها سمعه مرات عديدة، وأول ما حفظ من الحديث:

«الجمع بين الصحيحين» «للإمام الحميدي»، وكذلك درس الرياضيات وعلوم العربية وأخبار القدماء، وبرع في النحو براعة واضحة حتى أنه خالف آراء «سيبوه» في بعض المسائل!

كذلك تبحّر في علوم تفسير كتاب الله عز وجل، وراجع الموسوعات التي كُتبت في ذلك، والذي زاد من ثقافته وتحصيله للعلم.

إن «دمشق» يومها كانت عُشَّ العلماء، خاصة بعد أن هرب العلماء من الأندلس إلى المشرق العربي، وبعد أن هرب العلماء من «بغداد» على أثر سقوط الخلافة الإسلامية.

وظهرت مدارس مختصة بعلوم الحديث تدرس أمثال: «النووي»، و«ابن دقیق العید»، و«الزمکانی» وغيرهم. كما ظهرت مدارس في الفقه كمدرسة

الحنابلة، ومدرسة الشافعية وغيرها.

وظهر وقتها مذهب «أبي الحسن الأشعري» في العقائد وانتشر ولم يخالفهم إلا الحنابلة يومها.

وكان - الإمام - أحد خريجي المدارس الحنبلية هذه، ليتجه بعد ذلك إلى الاهتمام بمعرفة آراء الصحابة، خصوصاً فقه الذين امتازوا بالعلم والخبرة والتجربة «كعمر بن الخطاب»، و«علي بن أبي طالب»، و«ابن عباس»، وحرص أيضاً على معرفة فتاوى التابعين الممتازين «كسعيد بن المسيب»، و«النخعي»، و«القاسم بن محمد».

وهكذا قال عنه أحد معاصريه: [لقد ألان الله له العلوم كما ألان لداود الحديد، كان إذا سئل عن فن من العلم ظن الرائي والسامع أنه لا يعرف غير ذلك الفن، وحكم أن أحداً لا يعرفه مثله].

### ٣ - من تلقى عليهم العلم :

كان لوالده اليد البيضاء في تلقي علومه، حيث كان عالماً جليلاً معروفاً بباعه الطويل في علوم الحديث، حتى توفي والده وهو في الحادية والعشرين من عمره، فتنقل من هذا إلى ذاك - بعقل حِرْ وقلب واع - يسمع من هذا ويستقي، ويسمع من الآخر ويستقي، حتى قال صاحب كتاب «العقود الدرية» ما نصه:

[شيوخه الذين سمع منهم أكثر من مائتين، وسمع كتب الحديث المعتمدة مرات ومرات].

ولم يترك الإمام مناظرة - يومها - أو محفلًا جاماً، أو مجالس للعلماء معروفة إلا سارع لحضوره وإدلاء رأيه . . . حتى إذا اشتد ساعده، ووثق من علمه، اتجه إلى شيء آخر، اتجه إلى علماء ومشايخ بعيدي الإقامة، وقد يحيي العهد به، ومختلفي التفكير والأراء، لكن كيف يلتقي بهم؟

انكبَ على مطالعة كتبهم، فبدأ بجمع ستات تفسيراتهم للقرآن الكريم، وأكثر ماعني هنا بما فسره السلف، وكان - رحمة الله - يقول: [ربما طالعت على الآية الواحدة نحو مائة تفسير، ثم أسأل الله تعالى الفهم، وأقول يا معلم إبراهيم

علماني، وأقول يا معلم إبراهيم فهمني، و كنت أذهب إلى المساجد المهجورة ونحوها، وأمرغ وجهي في التراب، وأدعوا الله أن يلهمني الصواب].

وجاء في «مجموعة الفتاوى»: أن ما جمعه من التفسير الوارد عن السلف أكثر من ثلاثة مجلداً كتب بعضها وبعضاً لم يكتب، كذلك قرأ بالفقه الحنبلي كتاب «المغني»: لابن قدامة ت ٦٣٠ هـ». وهذا الكتاب الذي يهتم كثيراً بآراء فقهاء الصحابة، وآراء فقهاء التابعين أثر فيه تأثيراً كبيراً، واتجه به إلى الخط السلفي.

لكن مع ذلك فقد قرأ كتب «الطحاوي»، و«الخصاف»، و«الحضريري»، و«السرخسي»، في المذهب الحنفي. و«الأم»، و«المهذب»، و«المجموع»، و«مختصر المزن尼»، و«الوجيز للغزالى»، في المذهب الشافعى. وقرأ كتب «ابن رشد الكبير»، و«ابن رشد الحفيد» وغيرها، في المذهب المالكى.

وتأثر كثيراً وخاصة - بطبع الحدة - من «ابن حزم» حيث قرأ كتبه خاصة: «المحلى» و«الإحکام في أصول الأحكام».

قال عنه صاحب «الكتاب الدرية»: [كان له باع طويل في معرفة مذاهب الصحابة والتابعين، وقل أن يتكلم في مسألة إلا يذكر فيها أقوال المذاهب الأربع، وقد خالف الأربع في مسائل معروفة، وصنف فيها واحتج لها من الكتاب والسنة].

كذلك علوم العربية لم يترك مجالاً فيها إلا وتبخر به، حتى إنه خالف شيخ النحو وقتها وهو «أبو حيان النحوي» حتى صرّح يوماً قائلاً: [ما رأت عيناي مثل ابن تيمية].

ونظراً لضرورات العصر فقد درس كتب «الغزالى» (فلسفة وعلم كلام . . .). ودرس آراء الفرق المختلفة، كالجهمية في إرادة العبد ومشيئة الرب، ويقارن مع آراء «الأشعرى»، وآراء المعتزلة، من هنا ندرك السر إذا قرأنا له في كتاب «عرش الرحمن» كلاماً عجيباً وهو يتكلم عن الأفلاك مثلاً كذلك قرأ رسائل إخوان الصفا. ولا عجب إذا قلنا إنه قرأ كتب النصارى.

وإلا فمن أين له أن يؤلف كتاباً سماه [الجواب الصحيح فيما بدلت دين المسيح]؟

وهذا ما جعل العالم الجليل «محمد أبو زهرة» يقول: [نستطيع القول أن

- ابن تيمية - قرأ كتب العلوم الإسلامية كلها، وكتب الفلاسفة المعروفة في عصره، وقرأ ما وصله من كتب الأديان السابقة [ ].

#### ٤ - تلامذته :

لم يعرف في عصره شيخ كثر تلامذته ومريدوه كما كثر تلاميذ «ابن تيمية» خاصة تنقله بين الشام ومصر، وبين الإسكندرية والقاهرة، مع تفرغه التام للعلم، مع عكوفه الدائم على الفحص والخطابة والمناظرات أدى ذلك إلى ازدياد عدد تلاميذه.

لكن يلاحظ أن تلاميذه نوعان: لأن دروسه نوعان.

١ - دروس عامة: يلقىها في المسجد الجامع خاصه الأموي بدمشق يوم الجمعة، تميزت بالإرشاد وحقيقة الإتباع، وتجنب الابتداع، والعودة بالناس إلى الجيل الأول من الصحابة والتبعين دون بدعٍ مصطنعة، وكان درسه هذا بعيداً عن علم الكلام والمنطق، سهلاً، محباً للعامة.

٢ - دروس خاصة: على من سيكونون ورثة علمه وعلى القائمين على تركته الفكرية الهائلة، تميزت هذه الدروس بالمناقشات والأدلة العقلية والنقلية، والترجيح، والرد على الفرق الضالة، وبيان كل الأخطاء والعثرات، وكان يلقي هذه الدروس في مدارس الشام وفي مصر أحياناً، وكان أكثر التلاميذ من الحنابلة وبعض الشافعية، لكن عددهم لا يحصى، خاصة لأن الإمام طال به الزمان في التدريس والإرشاد، فقد ألقى دروسه نحوً من ستة وأربعين عاماً دائباً لا يمل ولا يكل، وُعرف عنه في الدروس اللسان العربي المبين، والفصاحة، وسرع البديهة، وقوه الحجة، والجرأة لنصرة فكرته، مما زاد من عدد تلاميذه، بل أصبح الكثير منهم مريدين له، متحمسين معجبين، فكثر التحدث باسمه في المجالس العلمية حتى قال حجة العصر في الحديث والعلوم وقتها الإمام «ابن دقيق العيد»:

[رأيت رجلاً - ابن تيمية - جمع العلوم كلها بين عينيه، يأخذ منها ما يريد، ويدع ما يرید].

وانطلق نشاطه - إضافة إلى الدروس - إلى الإجابة عن كل ما يخطر على بال الناس، فصار مقصدًا يسأل فيجيب بالكتاب، فيذيع ويشهير بين الناس، ويتناقله

الناسخون، وكان من ذلك سؤال أهل «حماة» عن آية «وسع كرسيه السموات والأرض» فأجابهم «بالرسالة الحموية» المعروفة، ولا يكاد المرء أن يحيط بتلامذته، لكن لا بدّ من الإشارة إلى أبرزهم:

١ - الإمام ابن قيم الجوزية: الذي لازمه ملزمة التلميذ لشيخه، فحمل من علومه ودافع عنه، وذكر كثيراً في كتبه عن علوم شيخه مثل «زاد المعاد» و«إعلام الموقعين»، لكنه كان هادئاً مطمئناً أكثر من شيخه، منصرفًا للعبادة والزهد، ورعاً إلى حد عجيب، ويظهر لنا ذلك واضحاً في كتبه القيمة مثل: «مدارج السالكين» و«الكلم الطيب» و«حادي الأرواح» و«إغاثة اللهفان» و«مفتاح دار السعادة» وغيرهم.

٢ - الحافظ ابن كثير: صاحب «التفسير العظيم»، وصاحب «البداية والنهاية» في التاريخ... وغيرها... ولا بدّ من الإشارة إلى أن تلامذته المقربون نالهم العذاب والاضطهاد والسجن، خاصة عندما تم القبض على الإمام وأودع السجن، ثم خرجوا معه إلا أقرب الناس إليه وأكثرهم لصاقاً به وهو تلميذه الأول ابن القيم فقد بقي بعدهم مدة.

## ٥ - آراؤه وفقهه ومنهجه:

١ - منهجه العام: نستطيع اختصاره بما يلي:

- لا يثق بالعقل مطلقاً: لذا خالف الفلاسفة واعتقاداتهم وخاصة معلمهم أرسطو.

- لا يتبع الرجال على أسمائهم: ونقل أن «أبا حنيفة» قال: [هذا رأي، فمن جاء برأي خير منه قبلته].

● ونقل عن الإمام «مالك»: [إنما أنا بشر أصيب وأخطيء، فاعرضوا قولي على الكتاب والسنة].

● ونقل عن «الشافعي»: [إذا صح الحديث، فاضربوا بقولي عرض الحائط].

● ونقل عن «أحمد»: [لا تقلد دينك الرجال، فإنه لا يسلم أن يغلطوا].

- أصل الشريعة القرآن الكريم: والرسول عليه الصلاة والسلام قد فسره كله،

والصحابة تلقوا منه ثم التابعون، وما عدا ذلك فلا.

- لم يكن متعصباً في تفكيره، لذا تقيد بالكتاب والسنّة وما روي عن الصحابة، ثم خالف، وأخذ من أي مكان حتى من مخالفيه أحياناً.

٢ - منهجه في التفسير: أولاً تفسير القرآن بالقرآن، ثم بالسنّة، ثم بأقوال الصحابة، ثم بالتبعين، وأنكر أن يفسر القرآن بالرأي، وقد خالفه بعض العلماء في ذلك «كالغزالى».

٣ - منهجه في العقيدة: درس الفلسفة لا ليطلب الحقائق من ورائها، بل ليبين بطلانها وخاصة ما يعارض الدين منها، فهو آمن بما جاء به المصطفى صلوات الله عليه أولاً، ثم أراد أن ينفي عنه خبث الفلسفة، فدرس ذلك الخبر ليعرف حقيقته، ثم ليدين بطلانه بعد معرفته.

ومن هنا نعلم سرّ تهججمه على الفلاسفة لأنهم جعلوا الحاكم محكوماً، أي جعلوا النبوة التي هي حاكمة هادبة للعقل ممحونة بمقدمات فلسفية واهية، ويؤكد الإمام - على أن الطريق الصحيح في العقيدة هو اتباع القرآن الكريم لما فيه من أدلة وحجج ثبت وحدانية الخالق، وصفاته، واليوم الآخر، والمعاد، وهو ليس للإخبار فقط، بل فيه الدليل على صحة الخبر، فهو في نفسه يحمل دليلاً صدقه.

ومما يتميّز به هو إطبابه في الحديث عن العقائد، خاصة ما يتعلق بالوحدةانية، وهنا يبرز رده المفحوم على الطوائف وما يسميهم هو (أهل الزيف: كالمعتزلة، والاتحادية، والفلسفية، والباطنية، والأشاعرة).

ذلك تكلم بالتأويل والتشابه، ورد على العلماء ورداً عليه، وجرت مناظرات طويلة في ذلك. كذلك ناصر رأي إمامه «ابن حنبل» في [أن القرآن غير مخلوق] وأن من يقول غير ذلك مبتدع، كذلك حمل بعنف على الجبرية، والقدرية، والأشاعرة، والمعتزلة في مسألة: أفعال العباد ومشيئة الله عز وجل.

واهتم كثيراً بمحاولة إرجاع الناس إلى صفاء العقيدة، لذا حارب التقرب بالأولياء، ومنع الاستغاثة بغير الله، ولم يستسغ التقرب بالموتى من الأنبياء والصالحين، ولكن الأمر الذي أثار ضجة شديدة هو قوله: [الزيارة إلى قبر رجل صالح بعينه، أو النبي بعينه لا يجوز] وهذا أحد أسباب زحمه في السجن، وأحد

أسباب الزوبعات التي أثارها الحاسدون عليه خاصة موضوع [زيارة قبر النبي عليه الصلاة والسلام] ومن الذين طالهم نقده الصوفيون وخاصة «ابن عربي» و«ابن الفارض»، و«ابن عطاء الله السكندري»، وألف في ذلك رسالة سماها «رسالة مذهب الاتحاديين» و«الرسالة التدميرية».

٤ - منهجه في الفقه: عرف بنزعته الحنبلية وفضيله إياه على بقية المذاهب الأربع، ويقيده في استنباطه بأصوله، ولكن مع ذلك يخالفه أحياناً ويمكن القول إن هناك أمور ثلاثة جعلته فقيهاً مجتهداً وهي :

- أنه يقدر الأئمة الأربع من ناحية منازلهم الفقهية أبلغ التقدير.
- أنه يوصي الفقيه المحقق لا يلتزم مذهباً معيناً إذا وجد الحق في غيره.
- أنه يترك المذاهب كلها إذا وجد حديثاً يخالفها.

## ٦ - موقعه من الاجتهد:

يكاد علماء المذاهب الأربع يجمعوا على أن مراتب الاجتهد خمسة وهي :

- المجتهد المستقل: الذي لا يتسمى إلى مذهب، ولا يقييد بأصول خاصة لإمام آخر ويخالف غيره.
- المجتهد المنتسب: المجتهد في الفروع والأصول، لكنه يلتزم مذهبًا ما، فيلتقي معه في الاستنباطات . . .
- المجتهد المقيد: ضمن ما يحرره، ويحكم به ويتحدث عن فروع إمام المذهب، ولا يتجاوز أصول إمامه واستنباطه.
- المجتهد الحافظ: حافظ لمذهب إمامه، عارف بأدله، يقلّ عن الذي قبله أنه قاصر في أدوات الاجتهد..
- المجتهد الذي لا يقرر أدلة مذهبة، ولا يتجاوز المنقول منها عن إمامه . . .

فأين يوضع الإمام ابن تيمية من هذه المراتب؟؟

أثير جدل وما زال عن ذلك بين مت指控 له ونأده له و. . . ووسطية الأمر ما ي قوله الإمام «محمد أبو زهرة»: [إنه أعلى من المراتب الثلاثة الأخيرة لأنَّه أكبر

منها، ذلك لأنه متبحر بالسنة، وتفسير القرآن الكريم، وعلوم السلف، كل أولئك يجعله بلا ريب في مرتبة أعلى من هذه الثلاثة، بل هو يوضع مع العالمين بالأصول ذوي الاستقلال في الجملة].

وعرف عنه المخالفات للأئمة في الفقه، مثل الطلاق في حالة الحيض قال: [إنه لا يقع] مؤيداً بذلك رأي الشيعة. وأيد أن الطلاق الثلاث (بلفظ الثلاث) في مجلس واحد يقع طلقة واحدة.

وقال: بأن الحلف بالطلاق لا يقع من خلال الطلاق ويجب فيه الكفارة فقط.

وقال: بأن الزكاة لا تعطى لفاسق، وأنها تعطى للأصول والفروع إن لم يكن له كسب يكفيه ويكتفي بهم. وإلى غير ذلك مما تضمنته مجموعة فتاويه . . .

## ٧ - الإمام العالم والفارس:

حينما أحاط التيار بجموعهم أسوار «دمشق» سنة (٧٠٢) خاف الناس، واستعدت الجيوش للقاء، فتحالف العلماء والقضاة على أن يلاقوا العدو، وكان دوره - رحمه الله - أن يثبت القلوب، ويعدهم بالنصر المؤزر «ومن بغي عليه لينصره الله» ثم يحلف يميناً بالله قائلاً: [إنكم لتنصرون] فيقول له بعض النساء: قل إن شاء الله، فيقول: أقولها تحققاً لا تعليقاً.

ثم يحمس الناس (هؤلاء من جنس الخوارج الذين خرجوا على علي ومعاوية، ورأوا أنهم أحق منهما بالأمر، وهؤلاء يزعمون أنهم أحق بإقامة الحق من المسلمين، ويعيرون على المسلمين ما هم متلبسون به من المعاصي والظلم، وهم متلبسون بما هو أعظم منه بأضعاف مضاعفة) ثم يقول للناس: [إذا رأيتوني في ذلك الجانب وعلى رأسي مصحف فاقتلوني].

ثم خرج في الصف الأول معلناً الجهاد، ووصلت الجموع إلى مكان خارج دمشق (يقال له شقحب) وكان في رمضان، وثبت الإمام ثبات الشجاع الذي لا يهاب إلا الله، وأفتى للجندي بالإفطار ليتقوا على القتال، وروى لهم قول المصطفى ﷺ يوم الفتح:

[إنكم ملاقوا العدو، والفتر أقوى لكم] ثم يدور بين الجندي وأكل أمامهم

ليشجعوا به. ودام الأمر كذلك أياماً حتى انحسر الأمر أن انهزمت فلول التتار، فلا يتحقق لهم «ابن تيمية» والجنود. وهكذا حقق الله النصر على يد هؤلاء الواثقين بنصر الله تعالى ..

وهذه هي حالة العالم المؤمن، لا يقعد في بيته وينعزل الناس، لا ينظر إلى المشاكل من برج عاجي أبداً، إنما مثال المؤمن العالم المقتدي بالصحابة والنبي محمد عليه الصلاة والسلام أن يعيش الحديث بكل حبياته، أن يتفاعل مع ما يدور حوله، أن ينزل إلى الساحة حتى لو كان الأمر سيصل به إلى أن يضحي بماله، أو أحد أولاده، أو بيته، أو حتى نفسه، هذه الجرأة المجتمعة: بين السيف، والقلم، واللسان، جمعها الله في رجل واحد يومها هو الإمام «ابن تيمية» رحمه الله تعالى ورضي عنه.

## ٨ - مصنفاته:

- في التفسير: قيل إنه لو جمع تفسيره لبلغ ثلاثين مجلداً، وله رسالة قيمة في منهاج التفسير.

- في العقائد: كثيرة جداً منها:

١ - كتاب الإيمان.

٢ - كتاب الاستقامة.

٣ - اقتضاء الصراط المستقيم.

٤ - كتاب الفرقان.

٥ - رسائله: الحموية، التدميرية، الواسطية، البغدادية، الكيلانية، البعلبكية، الأزهرية، والإكيليل، ورسالة مراتب الإرادة، والقضاء والقدر، وبيان الهدى من الضلال، ومعتقدات أهل الضلال، ومعارج الوصول، والسؤال عن العرش، الفرق الناجية.

- في مناهج الاستدلال:

١ - كتاب نقض المنطق.

٢ - الرد على المنطق.

٣ - تنبيه الرجل العاقل على تمويه الجدل الباطل.

وله كتب أخرى متفرقة الموضع منها:

١ - منهاج السنة.

٢ - الجواب الصحيح لمن بدل دين المسيح.

- في الفقه: له رسائل ضخمة في ذلك منها:

١ - رسالة القياس.

٢ - نكاح المحلل.

٣ - كتاب العقود.

٤ - رسالة الحسبة. وله اجتهادات وفتاوى متناثرة.

وقد جُمعت بعض فتاويه فيما يسمى: الفتاوي الكبرى . . .

## ٩ - وفاته:

توفي - رحمه الله - سنة سبعماة وثمان وعشرون الموافق للعام (١٣٢٨) م  
وكانت وفاته في سجن القلعة (قلعة دمشق)، وضجت دمشق عندما سمعت نبأ  
وفاته، وشيعوه إلى مكان دفنه الواقع في حي الحلبوسي (مكان الجامعة السورية)  
وكان يوم وفاته يوماً مشهوراً حيث خرج علماء دمشق وأهلها أفواجاً أفواجاً في جنازة  
لم تشهد دمشق قبلها جنازة بمثل عددها.

رحم الله الإمام رحمةً واسعةً، وأجزل مثوبته<sup>(١)</sup> . . .

---

(١) أخذت الترجمة هذه من المراجع التالية:

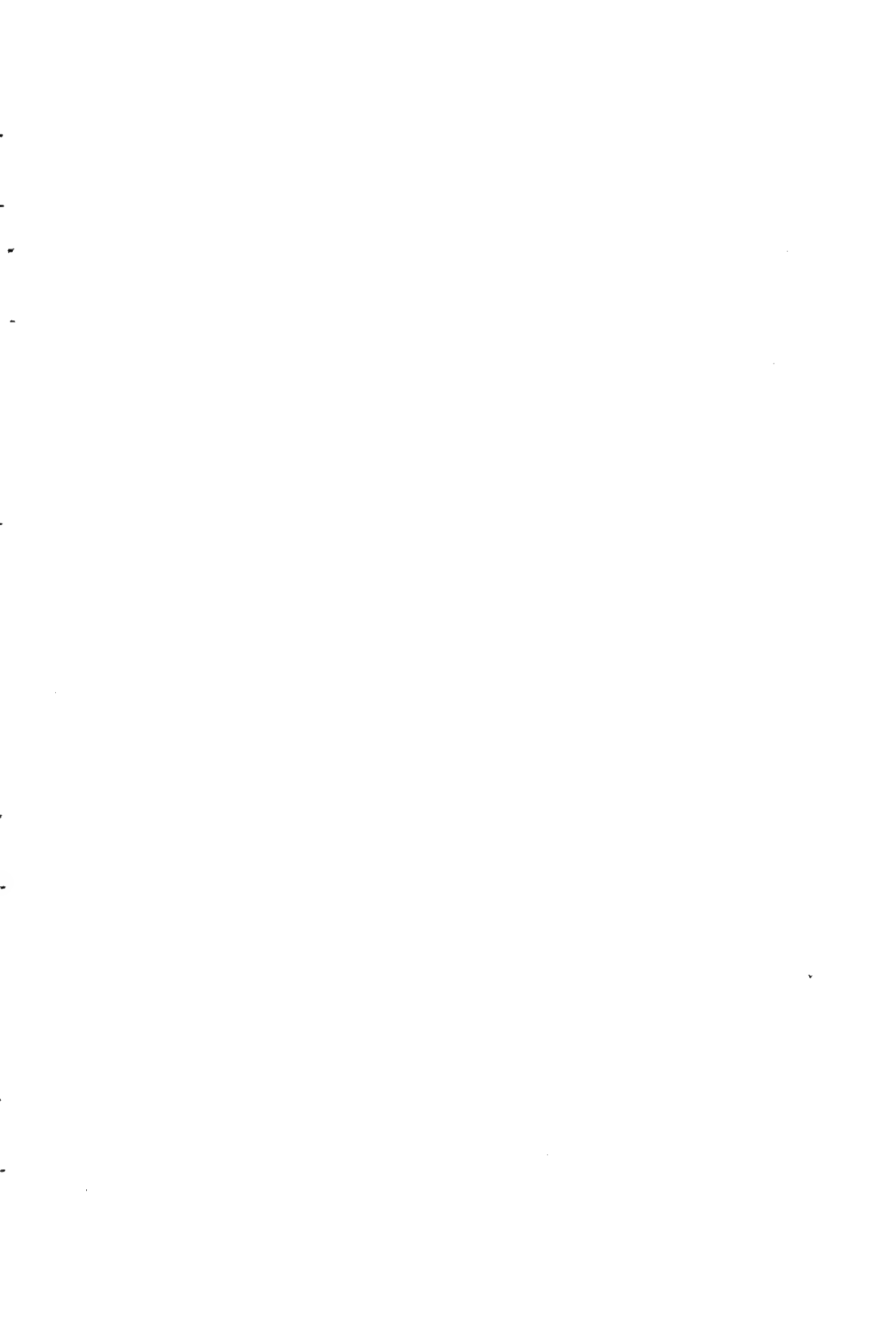
١ - ابن تيمية: حياته، عصره. للإمام محمد أبو زهرة.

٢ - ابن تيمية بطل الإصلاح الديني: محمود إسلامي.

٣ - ابن تيمية: عبد العزيز المراغي.

٤ - قاموس الأعلام: خير الدين الزركلي.

٥ - مقدمة كتاب الفتاوي الكبرى . . .



## التوبة والاستغفار

التوبة تمحو كل الذنوب :

قال الله في كتابه العزيز:

﴿قُلْ يَا عَبَادِيَ الَّذِينَ أَسْرَفُوا عَلَىٰ أَنفُسِهِمْ لَا تَقْنَطُوا مِنْ رَحْمَةِ اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ يَغْفِرُ  
الْذُنُوبَ جَمِيعاً إِنَّهُ هُوَ الْغَفُورُ الرَّحِيمُ وَأَنْبَيْوَا إِلَىٰ رَبِّكُمْ وَأَسْلَمُوا لَهُ﴾<sup>(١)</sup>.

وقد قلنا: إن هذه الآية في حق التائبين، وأما آيات النساء قوله:

﴿إِنَّ اللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَنْ يُشْرِكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَنْ يَشَاء﴾<sup>(٢)</sup>.

فلا يجوز أن تكون في حق التائبين كما يقوله من يقوله من المعتزلة، فإن  
التائب من الشرك يغفر له الشرك أيضاً بنصوص القرآن واتفاق المسلمين، وهذه  
الآية فيها تخصيص وتقييد، وتلك الآية فيها تعليم وإطلاق.

هذه خص فيها الشرك بأنه لا يغفره وما عداه لم يجزم بمعفوته، بل علق  
بالمتشيّة فقال:

﴿وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَنْ يَشَاء﴾<sup>(٣)</sup>.

والآية الأولى المقصود بها، النهي عن القنوط من رحمة الله تعالى، وإن  
عظمت الذنوب وكثرت، فلا يحل لأحد أن يقنط من رحمة الله، ولا أن يقنط الناس  
من رحمته لذا قال بعض السلف:

(١) سورة الزمر، الآية: ٥٣.

(٢) سورة النساء، الآية: ١١٦.

(٣) سورة النساء، الآية: ١١٦.

[وَإِنَّ الْفَقِيهَ كُلُّ الْفَقِيهِ الَّذِي لَا يُؤْسِسُ النَّاسَ مِنْ رَحْمَةِ اللَّهِ، وَلَا يُجْرِبُهُمْ عَلَى  
مَعَاصِي اللَّهِ].

والقنوط يكون بأن يعتقد أن الله لا يغفر له، إما لكونه إذا تاب لا يقبل توبته ويغفر ذنبه، وإما بأن يقول: نفسه لا تطأه على التوبة بل هو مغلوب معها، والشيطان قد استحوذ عليه، فهو يأس من توبته نفسه، وإن كان يعلم إذا تاب غفر الله له وهذا يغري كثيراً من الناس.

والقنوط يحصل بهذا تارة وبهذا تارة، فال الأول: كالراهب الذي أفتى لقاتل تسعة وتسعين أن الله لا يغفر له فقتله، وكمел به مائة، ثم دُلُّ على عالم فأتاه فساله، فأفاته بأن الله يقبل توبته والحديث في الصحيحين<sup>(١)</sup>.

والثاني: كالذي يرى للتوبة شروطاً كثيرة، ويقال له: لها شروط كثيرة يتذرع عليه فعلها، فيأس من أن يتوب. وقد تنازع الناس في العبد هل يصير في حالٍ تمنع منه التوبة إذا أرادها؟

والصواب الذي عليه أهل السنة والجمهور: أن التوبة ممكنة من كل ذنب، وممكن أن الله يغفره، وقد فرضوا في ذلك من توسط أرضاً مخصوصة، ومن توسط جرحي فكيف ما تحرك قتل بعضهم، فقيل: هذا لا طريق له إلى التوبة، وال الصحيح أن هذا إذا تاب قبل الله توبته.

أما من توسط الأرض المخصوصة فهذا خروجه بنية تخلية المكان وتسليمها إلى مستحقه ليس منهيأً عنه ولا محراً، بل الفقهاء متفقون أن من غصب داراً وترك فيها قماشه وما له إذا أمر بتسليمها إلى مستحقها، فإنه يؤمر بالخروج منها، وبالخروج أهلها وما له منها، وإن كان ذلك نوع تصرف فيها لكنه لأجل إخلائها.

ومثل هذا حديث الأعرابي المتفق على صحته لما قال في المسجد، فقام الناس إليه فقال النبي ﷺ: (لَا تُزِرُّ مُوْهٌ)<sup>(٢)</sup>.

(١) رواه البخاري (٤٧٣/٦)، ومسلم (٢٧٦٦).

(٢) رواه البخاري (١/٢٧٨)، ومسلم (٢٨٤)، والنسائي (٤٨/١)، وأبي داود (٣٨٠)، والبغوي في شرح السنة (٥٠٠)، والترمذني (١٤٧)، ومالك في الموطأ (٦٤/١)، وأحمد في المسند (١٩١/٣)، البيهقي في السنن (١٠٣/١٠)، والحميدى في مسنده (٤١٩/٢)، وابن حبان =

أي لا تقطعوا عليه بوله ، وأمرهم أن يصبوا على بوله دلواً من ماء فهو لما بدأ بالبول كان إتمامه خيراً من أن يقطعوه فيلوث ثيابه وبدنه . . . وكل من تاب من أي ذنب كان فإن الله يتوب عليه كما قال تعالى :

﴿ قل يا عبادي الذين أسرفوا على أنفسهم لا تقنطوا من رحمة الله إن الله يغفر الذنوب جميعاً إنه هو الغفور الرحيم . وأنبوا إلى ربكم وأسلموا له من قبل أن يأتيكم العذاب ثم لا تنتصرون . واتبعوا أحسن ما أنزل إليكم من ربكم من قبل أن يأتيكم العذاب بفتحة وأنتم لا تشعرون ﴾<sup>(١)</sup>.

وقال الله تعالى :

﴿ إن الله لا يغفر أن يشرك به . ويغفر ما دون ذلك لمن يشاء ﴾<sup>(٢)</sup> وهذا في حق من لم يتب ، فالشرك لا يغفره الله ، وما دون الشرك أمره إلى الله إن شاء عاقب وإن شاء عفا عنه .

من مات بدون توبة فلا مغفرة له :

لكنه ذكر في غير موضع أنه لا يغفر لمن مات كافراً فقال تعالى :

﴿ إن الذين كفروا وصدوا عن سبيل الله ثم ماتوا وهم كفار فلن يغفر الله لهم ﴾<sup>(٤)</sup>.

وقال في حق المنافقين :

﴿ سواء عليهم أستغرت لهم أم لم تستغرت لهم لن يغفر الله لهم ﴾<sup>(٤)</sup>.

وهذه آية عظيمة جامدة من أعظم الآيات نفعاً، وفيها رد على كثير من

(١) البزار (٤٠٩)، والدارقطني في السنن (١/١٣٢)، وأبو يعلى في مسنده (٣٤٦٧)،

والطبراني في الكبير (مجمع الزوائد: ١٠/٢).

(٢) سورة الزمر، الآيات: ٥٣ - ٥٤.

(٣) سورة النساء، الآية: ١١٦.

(٤) سورة محمد، الآية: ٣٤.

(٥) سورة المنافقون، الآية: ٦.

الطوائف. وقد تاب قادة الأحزاب، مثل «أبي سفيان بن حرب»<sup>(١)</sup> و«الحارث بن هشام»<sup>(٢)</sup> و«سهيل بن عمرو»<sup>(٣)</sup> و«صفوان بن أمية»<sup>(٤)</sup> و«عكرمة بن أبي جهل»<sup>(٥)</sup> وكانوا أحسن الناس إسلاماً وغفر الله لهم.

قال تعالى: «قُلْ لِّلَّذِينَ كَفَرُوا إِنْ يَتَهَوَّا بِغَفْرَانِنَا مَا قَدْ سَلَفَ»<sup>(٦)</sup> و«عُمَرُ بْنُ الْعَاصِ» كان من أعظم الدعاة إلى الكفر والإيذاء للمسلمين، وقد قال له النبي ﷺ لما أسلم: (يا عمرو: أما علمت أن الإسلام يجُب ما كان قبله؟!)<sup>(٧)</sup>.

## التوبة والاستغفار من ترك الواجبات:

وتكون التوبة والاستغفار من ترك الواجبات، وهذا يخفي على كثير من الناس كما في قوله تعالى:

﴿فَاصْبِرْ إِنْ وَعَدَ اللَّهُ حَقًّا وَاسْتَغْفِرْ لِذَنْبِكَ وَسَبِّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ بِالْعَشِيِّ وَالْإِبْكَارِ﴾<sup>(٨)</sup>.

(١) أبو سفيان: صخر بن حرب: صحابي من سادات قريش في الجاهلية. وهو والد معاوية. قاد الجيش ضد النبي ﷺ يوم أحد والخندق. أسلم يوم فتح مكة، ففتحت عينه يوم الطائف وفقت الأخرى يوم اليرموك. توفي بالمدينة المنورة عام (٣١ هـ).

(٢) الحارث بن هشام بن المغيرة: صحابي من سادات قريش في الجاهلية، شهد بدرًا مشركاً، ثم شهد أحدًا مشركاً حتى أسلم يوم فتح مكة، فتبعه أهل مكة، توفي بطاعون عمواس، وقيل في معركة اليرموك.

(٣) سهيل بن عمرو: خطيب قريش وأحد ساداتها في الجاهلية، أسره المسلمون يوم بدر وافتدي، أسلم يوم فتح مكة، وهو الذي تولى أمر الصلح بالحديبية، مات بالطاعون في الشام عام (١٨ هـ).

(٤) صفوان بن أمية بن خلف: صحابي، فضيح، جواد، كان من أشراف قريش في الجاهلية والإسلام، أسلم بعد الفتح، وكان من المؤلفة قلوبهم، شهد اليرموك ومات بمكة (٤١ هـ) له في كتاب الحديث (١٣) حديثاً.

(٥) عكرمة بن أبي جهل: من صناديق قريش في الجاهلية والإسلام، كان هو وأبوه من أشد الناس عداوة للنبي ﷺ، أسلم بعد فتح مكة وحسن إسلامه، وشهد الواقع، واستشهد في اليرموك عام (١٣ هـ) وله ٦٢ سنة.

(٦) سورة الأنفال، الآية: ٣٨.

(٧) رواه مسلم (١٢١)، وأحمد في المسند (٤/١٩٩)، والبخاري في التاريخ الكبير (١/٢١٢)، والبيهقي في السنن (٩/١٢٣)، والطبراني (مجمع الزوائد: ٩/٣٥١).

يجب: يقطع ويمحو الذنوب فلا يؤخذ بها.

(٨) سورة غافر، الآية: ٥٥.

وفي قوله تعالى :

﴿فَاعْلَمْ أَنَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ، وَاسْتَغْفِرْ لَذَنْبِكَ وَلِلْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ﴾<sup>(١)</sup>.

وفي قوله تعالى :

﴿لِيغْفِرْ لَكَ اللَّهُ مَا تَقْدِمْ مِنْ ذَنْبِكَ وَمَا تَأْخِرْ﴾<sup>(٢)</sup>.

وفي قوله :

﴿أَنْ لَا تَعْبُدُوا إِلَّا اللَّهُ إِنِّي لَكُمْ مِنْ نَذِيرٍ وَبَشِيرٍ. وَأَنْ اسْتَغْفِرْ رَبَّكُمْ ثُمَّ تَوَبُوا إِلَيْهِ يَمْتَعُوكُمْ مَتَّعًا حَسَنًا إِلَى أَجْلٍ مُسْمَى﴾<sup>(٣)</sup>.

إذاً الاستغفار والتوبية يكون من ترك مأمور، ومن فعل محظور، فإن كلاهما من السيئات والخطايا والذنوب، وترك (الإيمان) و(التوحيد) و(الفرائض) التي فرضها الله تعالى على القلب والبدن من الذنوب بلا ريب عند كل أحد، بل هي أعظم الصنفين، لأن جنس ترك الواجبات أعظم من جنس فعل المحرمات، إذ قد يدخل في ذلك ترك الإيمان والتوحيد، ومن أتى بالإيمان والتوحيد لم يخلد في النار ولو فعل ما فعل، ومن لم يأت بالإيمان والتوحيد كان مخلداً، ولو كانت ذنبه من جهة الأفعال قليلة: كالزهاد والعباد من المشركين وأهل الكتاب، كعباد مشركي الهند، وعبد النصارى وغيرهم، فإنهم لا يقتلون ولا يزنون ولا يظلمون الناس، لكن نفس الإيمان والتوحيد الواجب تركوه.

الله لا يعاقب إلا بعد إقامة الحجة :

لقد أمر الله الناس أن يتوبوا ويستغفروا مما فعلوه لأن الله لا يعاقب إلا بعد

إقامة الحجة كما في قوله تعالى :

﴿أَلْرَ كَتَبَ أَحْكَمَتْ آيَاتِهِ ثُمَّ فَصَلَتْ مِنْ لَدْنِ حَكِيمٍ خَبِيرٍ، أَنْ لَا تَعْبُدُوا إِلَّا اللَّهُ إِنِّي لَكُمْ مِنْ نَذِيرٍ وَبَشِيرٍ وَأَنْ اسْتَغْفِرْ رَبَّكُمْ ثُمَّ تَوَبُوا إِلَيْهِ يَمْتَعُوكُمْ مَتَّعًا حَسَنًا

(١) سورة محمد، الآية: ١٩.

(٢) سورة الفتح، الآية: ٢.

(٣) سورة هود، الآية: ٣.

إلى أجل مسمى . ويؤت كل ذي فضل فضله ، وإن تولوا فإني أخاف عليكم عذاب يوم كبير»<sup>(١)</sup> .

وك قوله تعالى :

«قل إنما أنا بشر مثلكم يوحى إلىي أنما الحكم إله واحد فاستقيموا إليه واستغفروه . وويل للمشركين الذين لا يؤمنون بالزكاة»<sup>(٢)</sup> .

وك قوله تعالى :

«أتجادلونني في أسماء سميت بها أنتم وآباءكم ما نزل الله بها من سلطان فانتظروا إني معكم من المنتظرین»<sup>(٣)</sup> .

وك قوله تعالى :

«إنا أرسلنا نوحًا إلى قومه أن أنذر قومك من قبل أن يأتيهم عذاب أليم . قال : يا قوم إني لكم نذير مبين . أن عبدوا الله واتقوه وأطیعون يغفر لكم من ذنوبكم»<sup>(٤)</sup> .

فذل على أنها كانت ذنوبًا قبل إنذاره إياهم .

وقال عن هود عليه السلام :

«وإلى عاد أخاهم هوداً ، قال يا قوم عبدوا الله ما لكم من إله غيره إن أنت إلا مفترون . يا قوم لا أسألكم عليه أجرًا إن أجري إلا على الذي فطرني أفالا تعقلون . ويا قوم استغفروا ربكم ثم توبوا إليه»<sup>(٥)</sup> .

كذلك قول صالح عليه السلام :

«يا قوم عبدوا الله ما لكم من إله غيره هو أنشأكم من الأرض واستعمركم فيها فاستغفروه ثم توبوا إليه إن ربي قريب مجتب»<sup>(٦)</sup> .

(١) سورة هود ، الآيات : ١ - ٣ .

(٢) سورة فصلت ، الآية : ٦ .

(٣) سورة الأعراف ، الآية : ٧١ .

(٤) سورة نوح ، الآية : ٤ .

(٥) سورة هود ، الآية : ٥٢ .

(٦) سورة هود ، الآية : ٦١ .

كذلك قول لوط لقومه :

﴿أَتَأْتُونَ الْفَاحِشَةَ مَا سَبَقُكُمْ بِهَا مِنْ أَحَدٍ مِّنَ الْعَالَمِينَ﴾<sup>(١)</sup>.

دل على أنها كانت فاحشة عندهم قبل أن ينهاهم، بخلاف قول من يقول: [ما كانت فاحشة ولا قبيحة ولا سيئة حتى نهاهم عنها].

ولهذا قال لهم :

﴿إِنَّكُمْ لَتَأْتُونَ الرِّجَالَ وَتَقْطَعُونَ السَّبِيلَ، وَتَأْتُونَ فِي نَادِيكُمُ الْمُنْكَر﴾<sup>(٢)</sup>.

وكذلك قول شعيب عليه السلام :

﴿أَوْفُوا الْكِيلَ وَالْمِيزَانَ بِالْقِسْطِ وَلَا تَبْخِسُوا النَّاسَ أَشْيَاءَهُمْ وَلَا تَعْشُوا فِي الْأَرْضِ مُفْسِدِينَ﴾<sup>(٣)</sup>.

بين أن ما فعلوه كان بخساً لهم أشياءهم، وأنهم كانوا عابثين في الأرض مفسدين قبل أن ينهاهم.

وهكذا قول إبراهيم الخليل عليه السلام :

﴿وَادْكُرْ فِي الْكِتَابِ إِبْرَاهِيمَ إِنَّهُ كَانَ صَدِيقًا نَّبِيًّاٰ. إِذْ قَالَ لَأُبَيِّهِ يَا أُبَيْتَ لَمْ تَعْبُدْ مَا لَا يَسْمَعُ وَلَا يَبْصُرُ وَلَا يَغْنِي عَنْكَ شَيْئًا﴾<sup>(٤)</sup>.

فهذا توبیخ على فعله قبل النهي، وأنهم يخلقون إفكًا قبل النهي كما في قوله تعالى :

﴿مَاذَا تَعْبُدُونَ إِنْكَارًا أَلَّهُ مِنْ دُونِ اللَّهِ تَرِيدُونَ فَمَا ظنُّكُمْ بِرَبِّ الْعَالَمِينَ﴾ - إلى قوله - : ﴿أَتَعْبُدُونَ مَا تَنْحِتُونَ وَاللَّهُ خَلَقَكُمْ وَمَا تَعْمَلُونَ﴾<sup>(٥)</sup>.

كل هذا يبين قبح ما كانوا عليه قبل النهي وقبل إنكاره عليهم، ولهذا استفهم استفهاماً منكراً فقال: ﴿أَتَعْبُدُونَ مَا تَنْحِتُونَ؟! وَاللَّهُ خَلَقَكُمْ وَمَا تَعْمَلُونَ﴾<sup>(٦)</sup> أي

(١) سورة الأعراف، الآية: ٨٠.

(٢) سورة العنكبوت، الآية: ٢٩.

(٣) سورة الأعراف، الآية: ٨٥.

(٤) سورة مريم، الآية: ٨٥.

(٥) سورة الصافات، الآيات: ٩٥ - ٨٥.

(٦) سورة الصافات، الآية: ٨٥.

﴿لَمْ يَرَوْهُمْ إِذْ أَنْجَيْنَا مِنْ حَسْبَنَا وَلَمْ يَرَوْهُمْ إِذْ أَنْجَيْنَا مِنْ حَسْبَنَا وَلَمْ يَرَوْهُمْ إِذْ أَنْجَيْنَا مِنْ حَسْبَنَا﴾  
﴿لَمْ يَرَوْهُمْ إِذْ أَنْجَيْنَا مِنْ حَسْبَنَا وَلَمْ يَرَوْهُمْ إِذْ أَنْجَيْنَا مِنْ حَسْبَنَا وَلَمْ يَرَوْهُمْ إِذْ أَنْجَيْنَا مِنْ حَسْبَنَا﴾

وتنازع الناس في (الوجوب والتحريم) هل يتحقق بدون العقاب على الترك؟  
والأصح : أن العقاب نوعان ، نوع بالآلام ، فهذا قد يسقط بكثرة الحسنات .

ونوع بنقص الدرجات وحرمان ما كان يستحقه ، فهذا يحصل إذا لم يحصل  
الأول والله يكفر سيئات المسيء وكما قال تعالى :

﴿إِنْ تَجْتَنِبُوا كَبَائِرَ مَا تَنْهَوْنَ عَنْهُ نَكْفُرُ عَنْكُمْ سَيِّئَاتَكُمْ وَنَدْخِلُكُمْ مَدْخَلًا كَرِيمًا﴾<sup>(١)</sup> فـ يـ كـ فـ رـ هـ رـ تـ اـ رـ اـ بـ الـ مـ صـ اـ بـ فـ تـ بـ قـ يـ درـ جـ ةـ صـ اـ حـ بـ هـ كـ مـ اـ كـ اـ نـتـ ، وـ قـ دـ تصـ يـ رـ درـ جـ ةـ اـ عـ لـىـ وـ يـ كـ فـ رـ هـ رـ بـ الـ طـ اـ عـ اـتـ . وـ مـ نـ لـمـ يـ أـ يـ اـتـ بـ تـ لـكـ السـ يـ اـ ئـ اـتـ ، اـ عـ لـىـ درـ جـ ةـ فـ يـ حـ رـمـ صـ اـ حـ بـ السـ يـ اـ ئـ اـتـ مـاـ يـ سـ قـ طـ بـ يـ اـ زـ اـئـ هـ اـ مـنـ طـ اـ عـ اـتـ ، وـ هـ دـ اـ مـاـ يـ تـوبـ مـنـ مـنـهـ مـنـ اـرـادـ اـنـ لاـ يـ خـ سـ ، وـ مـنـ فـ رـ طـ فـ يـ مـسـ تـ حـ بـ اـتـ فـ اـنـهـ يـ تـوبـ اـيـضـاـ لـ يـ حـ صـ لـ لـهـ مـوـجـ بـ هـ ، فـ الـ تـوـبـةـ تـتـاـوـلـ هـؤـلـاءـ كـلـهـمـ .

## كيفية التوبة :

### وتوبه الإنسان على أوجه :

- ١ - أن يتوب ويستغفر من تقصيره فيها .
- ٢ - أن يتوب مما كان يظنه حسنات ، ولم يكن كحال أهل البدع .
- ٣ - يتوب من إعجابه ورؤيته أنه فعلها ، وأنها حصلت بقوته وينسى فضل الله وإحسانه ، فإنه هو المنعم بها . وهذه توبه من فعل مذموم وترك مأمور .

لهذا قيل عن التوبة : مقام يستصحبه العبد من أول ما يدخل فيه إلى آخر عمره . وجميع المخلق عليهم أن يتوبوا وأن يستديموا التوبة لذا قال تعالى :

﴿لَيَعْذِبَ اللَّهُ الْمُنَافِقُونَ وَالْمُنَافِقَاتُ وَالْمُشْرِكُونَ وَالْمُشْرِكَاتُ وَمَنْ يَتُوبَ إِلَيْهِ اللَّهِ غَفُورٌ رَّحِيمٌ﴾<sup>(٢)</sup> .

(١) سورة النساء ، الآية : ٣١ .

(٢) سورة الأحزاب ، الآية : ٧٣ .

لذا كان من أواخر ما نزل قوله تعالى :

﴿إِذَا جَاءَ نَصْرًا اللَّهُ وَالْفَتْحُ . وَرَأَيْتَ النَّاسَ يَدْخُلُونَ فِي دِينِ اللَّهِ أَفْواجًاً . فَسَبَحَ بِحَمْدِ رَبِّكَ وَاسْتَغْفَرَهُ إِنَّهُ كَانَ تَوَابًا﴾<sup>(١)</sup>.

وقد ثبت في الصحيح أن النبي ﷺ كان يستغفر عقب الصلاة ثلاثة.

قال تعالى :

﴿وَالْمُسْتَغْفِرِينَ بِالْأَسْحَارِ﴾<sup>(٢)</sup>.

أقاموا الليل ثم جلسوا وقت السحر يستغفرون.

وسورة المزمل التي فيها قيام الليل ختمها الله بقوله :  
﴿وَاسْتَغْفِرُوا اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ عَفُورٌ رَّحِيمٌ﴾<sup>(٣)</sup>.

وسورة المدثر أيضاً ختمها الله بقوله :  
﴿هُوَ أَهْلُ التَّقْوَىٰ وَأَهْلُ الْمَغْفِرَةِ﴾<sup>(٤)</sup>.

ولم يقل أهل للتقوى بل قال ﴿أَهْلُ التَّقْوَىٰ﴾ : لأنه وحده أهل أن يتقى فيعبد دون ما سواه ، ولا يستحق غيره أن يتقى كما في قوله :

﴿وَلَمْ يَقُلْ أَهْلُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَلِهِ الدِّينُ وَاصْبَأْ أَفْغَيْرَ اللَّهِ تَتَقَوَّنُ؟!﴾<sup>(٥)</sup>.

وقد جمع الله بين التوحيد والاستغفار في غير موضع كقوله سبحانه :

﴿فَاعْلَمْ أَنَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ . وَاسْتَغْفِرْ لِذَنْبِكَ وَلِلْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمَنَاتِ﴾<sup>(٦)</sup>.

فالمؤمنون يستغفرون مما كانوا تاركين قبل الإسلام من توحيد الله وعبادته ، وإن كان ذلك لم يأتهم به رسول بعد ، والرسول يستغفر من ترك ما كان تاركه كما قال فيه :

(١) سورة النصر.

(٢) سورة آل عمران ، الآية : ١٧.

(٣) سورة المزمل ، الآية : ٢٠.

(٤) سورة المدثر ، الآية : ٥٦.

(٥) سورة النحل ، الآية : ٥٢.

(٦) سورة محمد ، الآية : ١٩.

﴿ما كنت تدری ما الكتاب ولا الإيمان﴾<sup>(١)</sup>.

وإن كان ذلك لم يكن عليه عقاب، والمؤمن إذا تبين له أنه ضَيْعَ حق قرابتِه أو غيره استغفر الله من ذلك وتاب.

ومن الأمور التي يستغفر ويتاب منها: ما في النفس من الأمور التي لو قالها أو فعلها عُذْبَ . قال تعالى :

﴿إِن تَبْدُوا مَا فِي أَنفُسِكُمْ أَوْ تَخْفُوهُ يَحْسِبُكُمْ بِهِ اللَّهُ فَيَغْفِرُ لِمَن يَشَاءُ وَيَعْذِبُ مَن يَشَاءُ﴾<sup>(٢)</sup>.

فهو يغفر لمن يرجع عما في نفسه فلم يتكلم به، ولم يعمل، كالذي هم بالسيئة ولم ي عملها، وإن تركها الله كتب لها حسنة، وهذا مما يستغفر منه ويتب، فإن الاستغفار والتوبة من كل ما كان سبباً للذم والعقاب وإن كان لم يحصل العقاب ولا الذم، فإنه يفضي إليه فيتوب من ذلك، أي يرجع عنه حتى لا يفضي إلى شر، فيستغفر الله منه، أي يطلب من الله أن يغفر له فلا يشققه به.

### الاستغفار بالقلب واللسان :

وقد سُئل الإمام «ابن تيمية» رحمه الله : هل المراد بالاستغفار اللفظ أم القلب؟

فأجاب: المراد بالاستغفار بالقلب مع اللسان، فإن التائب من الذنب كمن لا ذنب له كما في الحديث الآخر.

(لا كبيرة مع الاستغفار، ولا صغيرة مع الإصرار)<sup>(٣)</sup>.

فإذا أصرَّ على الصغيرة صارت كبيرة، وإذا تاب منها غرفت ، قال تعالى :

(١) سورة الشورى، الآية: ٥٢.

(٢) سورة البقرة، الآية: ٢٨٤.

(٣) رواه أبو الشيخ والديلمي عن ابن عباس، والعسكري في الأمثال بسنده ضعيف، ورواه ابن المنذري في تفسيره عن ابن عباس، وله شاهد عند البغوي ، ومن جهة الديلمي عن أنس مرفوعاً، ورواه إسحاق بن بشر في المبتدأ عن عائشة، لكن حديثه منكر، وأخرجه الطبراني عن أبي هريرة، ورواه الثعلبي وابن شاهين في الترغيب عن أبي هريرة. (كشف الخفاء: ٥٠٨/٢).

**﴿والذين إذا فعلوا فاحشة أو ظلموا أنفسهم ذكروا الله فاستغفروا لذنبهم﴾<sup>(١)</sup>.**

وإذا تاب توبية صحيحة غُفرت ذنبه، فإن عاد إلى الذنب فعليه أن يتوب أيضاً، وإذا تاب قبل الله توبته أيضاً، وقد قال تعالى :  
**﴿توبوا إلى الله توبة نصوح﴾<sup>(٢)</sup>.**

لذا قال «عمر بن الخطاب» رضي الله عنه [توبية نصوح]: أن يتوب ثم لا يعود] فهذه التوبية الواجبة التامة، ومن تاب من شرب الخمر ولبس الحرير فإنه يلبس ذلك في الآخرة كما في الحديث الصحيح :  
**«من شرب الخمر ثم لم يتب منها حُرمها»<sup>(٣)</sup>.**

**من أي شيء يستغفر الإنسان؟؟**

يقول تعالى : **﴿وما كان الله ليعذبهم وأنت فيهم . وما كان الله معذبهم وهم يستغفرون﴾<sup>(٤)</sup>.**

وللكلام هنا وجهان :

١ - في الاستغفار الدافع للعقاب : فالعقاب يكون على الذنب، والاستغفار يوجب مغفرة الذنب التي هي سبب العذاب فيندفع العذاب كما قال تعالى :  
**﴿... وأن استغفروا ربكم ثم توبوا إليه يمتعكم متعة حسنة إلى أجل مسمى وبيّن كل ذي فضل فضلها﴾<sup>(٥)</sup>.**

(١) سورة آل عمران، الآية: ١٣٥.

(٢) سورة التحريم، الآية: ٨.

(٣) رواه البخاري (١٠/٢٥ - ٢٦)، ومسلم (٢٠٠٣)، ومالك في الموطأ (٨٤٦/٢)، وأبو داود (٣٦٧٩)، والترمذى (١٨٦٢)، والنسائي (٣١٨/٨)، والبغوي في شرح السنة (٣٠١٢)، والبيهقي في السنن (٢٨٧/٨)، وأحمد في المسند (١٩/٢)، وأبي ماجه (٣٣٧٣)، والشافعى في مسنده (٩٢/٢)، والدارقطنى في السنن (٤/٢٤٨)، والطیالسى في مسنده (٢٥٤).

ومعنى : لم يشربها في الآخرة : أي لم يدخل الجنة، لأن الخمر من شراب أهل الجنة، فإذا لم يشربها في الآخرة لم يدخل الجنة، وهذا من باب الکنایات والتعليق.

(٤) سورة الأنفال، الآية: ٣٣.

(٥) سورة هود، الآية: ٣.

فيبين أنهم إذا فعلوا ذلك متعوا متابعاً حسناً إلى أجل مسمى ثم إن كان لهم  
فضل أو قوة، ويقول أيضاً:

﴿وَيَا قَوْمَ اسْتَغْفِرُوكُمْ ثُمَّ تُوبُوا إِلَيْهِ يَرْسِلُ السَّمَاءَ عَلَيْكُمْ مَدْرَاراً وَيَزْدَكِمْ  
قُوَّةً إِلَى قُوَّتِكُم﴾<sup>(١)</sup>.

٢ - وأما العذاب المدفوع فهو يعم العذاب السماوي، ويعم ما يكون من  
العباد، وذلك أن الجميع قد سماه الله عذاباً كما قال تعالى:

﴿وَإِذْ نَجِينَاكُمْ مِنْ آلِ فَرْعَوْنَ يَسُومُونَكُمْ سُوءَ الْعَذَابِ يَذْبَحُونَ أَبْنَاءَكُمْ  
وَيَسْتَحْيِيْنَ نِسَاءَكُم﴾<sup>(٢)</sup>.

أما قوله تعالى :

﴿قُلْ هُوَ الْقَادِرُ عَلَىٰ أَنْ يَعِثُّ عَلَيْكُمْ عَذَاباً مِنْ فَوْقِكُمْ أَوْ مِنْ تَحْتِ أَرْجُلِكُمْ  
أَوْ يَلْبِسُكُمْ شَيْئاً وَيَذْبِقُ بَعْضَكُمْ بَأْسَ بَعْضٍ...﴾<sup>(٣)</sup>.

فقد ثبت في الصحيحين عن «جابر» عن النبي ﷺ «أنه لما نزل قوله ﴿قُلْ هُوَ  
الْقَادِرُ عَلَىٰ أَنْ يَعِثُّ عَلَيْكُمْ عَذَاباً مِنْ فَوْقِكُمْ﴾ قال: أَعُوذُ بِوَجْهِكَ ﴿أَوْ مِنْ تَحْتِ  
أَرْجُلِكُم﴾ قال: أَعُوذُ بِوَجْهِكَ، قال: فلما نزلت: «أَوْ يَلْبِسُكُمْ شَيْئاً وَيَذْبِقُ بَعْضَكُمْ  
بَأْسَ بَعْضٍ» قال: هاتان أهون»<sup>(٤)</sup>.

يقتضي أن لبسنا شيئاً، وإذاقه بعضاً بأس بعض هو العذاب الذي يندفع  
بالاستغفار كما قال تعالى :

﴿وَاتَّقُوا فَتْنَةَ الظُّلْمِ الَّذِينَ ظَلَمُوا مِنْكُمْ خَاصَّةً...﴾<sup>(٥)</sup>.

(١) سورة هود، الآية: ٥٢.

(٢) سورة البقرة، الآية: ٤٩.

(٣) سورة الأنعام، الآية: ٦٥.

(٤) رواه البخاري (٢١٨/٨)، والترمذى (٣٠٦٧)، وأبو يعلى (١٨٢٧)، وأحمد في المسند  
(٣٠٩/٣)، والبغوي في شرح السنة (٤٠١٦)، والحميدى في مسنده (٢/٥٣٠).

قال البغوي: قوله (عذاباً من فوقكم): أي الحجارة كما في قوم لوط، أو الطوفان كما في قوم  
نوح، (أو من تحت أرجلكم): الخسف كما على قارون، أو الريح كما على قوم عاد، (أو يلبسكم  
شيئاً) أي يخلطكم خلط اضطراب، وأراد به الأهواء المتنافرة، فيصيرون فرقاً مختلفة، (ويذيق  
بعضكم بأس بعض): هو وقوع الهرج حتى يقتل بعضهم بعضاً.

(٥) سورة الأنفال، الآية: ٢٥.

## الأنبياء المعصومون يتوبون !!

ثم إن الأنبياء معصومون من الكبائر والصغرى، فكيف يقول الله في كتابه:  
﴿لقد تاب الله على النبي والمهاجرين والأنصار﴾<sup>(١)</sup>.

إن الأنبياء معصومون من الإقرار على الذنب، وبتوبيهم يرفع الله درجاتهم ويعظم حسناتهم، وليس التوبة نفطاً بل هي من أفضل الكمالات وهذه التوبة كما يقال [حسنات الأبرار سمات المقربين] والله أخبر عن توبة الأنبياء فقال آدم عليه السلام :

﴿ربنا ظلمنا أنفسنا وإن لم تغفر لنا وترحمنا لنكونن من الخاسرين﴾<sup>(٢)</sup>.

وقال نوح :

﴿رب إني أعوذ بك أن أسألك ما ليس لي به علم وإنما تغفر لي وترحمني أكن من الخاسرين﴾<sup>(٣)</sup>.

وقال الخليل عليه السلام :

﴿ربنا اغفر لي ولوالدي وللمؤمنين يوم يقوم الحساب﴾<sup>(٤)</sup>.

وقال هو وابنه إسماعيل عليهما السلام :

﴿ربنا واجعلنا مسلمين لك ومن ذريتنا أمة مسلمة لك وأرنا مناسكنا وتب علينا إنك أنت التواب الرحيم﴾<sup>(٥)</sup>.

وقال موسى :

﴿أنت ولينا فاغفر لنا وارحمنا وأنت خير الغافرين. واكتب لنا في هذه الدنيا حسنة وفي الآخرة إنا هدنا إليك﴾<sup>(٦)</sup>.

(١) سورة التوبة، الآية: ١١٧.

(٢) سورة الأعراف، الآية: ٢٣.

(٣) سورة هود، الآية: ٤٧.

(٤) سورة إبراهيم، الآية: ٤١.

(٥) سورة البقرة، الآية: ١٢٨.

(٦) سورة الأعراف، الآيتين: ١٥٥ - ١٥٦.

وقوله: ﴿فَلِمَا أَفَاقَ قَالْ سَبِّحَانَكَ تَبَتْ إِلَيْكَ وَأَنَا أُولُ الْمُؤْمِنِينَ﴾<sup>(١)</sup>.

استغفار رسول الله ﷺ وтوبته:

ومن أواخر ما أنزل ربنا على نبيه ﷺ :

﴿إِذَا جَاءَ نَصْرًا اللَّهَ وَالْفَتْحَ وَرَأَيْتَ النَّاسَ يَدْخُلُونَ فِي دِينِ اللَّهِ أَفْوَاجًاً فَسَبِّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ وَاسْتَغْفِرْ لِإِنَّهُ كَانَ تَوَابًا﴾<sup>(٢)</sup>.

ويخاطب الله النبي والمؤمنين أن يستغفروا أو يتوبوا إليه ليندفع عنهم العقاب: ﴿وَاسْتَغْفِرْ لِذَنْبِكَ وَلِلْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ﴾<sup>(٣)</sup>.

وكثيرة هي الأحاديث الدالة على ذلك منها قوله ﷺ :

(اللَّهُمَّ أَنْتَ الْمَلِكُ لَا إِلَهَ إِلَّا أَنْتَ، أَنْتَ رَبِّي وَأَنَا عَبْدُكَ، ظَلَمْتُ نَفْسِي واعترفت بذنبي ، فاغفر لي ذنبي جميعاً، إنه لا يغفر الذنوب إلا أنت)<sup>(٤)</sup>.

ومنها:

(اللَّهُمَّ اغْفِرْ لِي ذَنْبِي كُلَّهُ، دِقَّهُ وَجَلَّهُ، عَلَانِيَّهُ وَسَرَّهُ، أُولَهُ وَآخِرَه)<sup>(٥)</sup>.

ومنها:

(اللَّهُمَّ اغْفِرْ لِي خَطَّيَّتِي وَجَهْلِي ، وَإِسْرَافِي فِي أَمْرِي ، وَمَا أَنْتَ أَعْلَمُ بِهِ مِنِي ، اللَّهُمَّ اغْفِرْ لِي هَزْلِي وَجَدْتِي ، وَخَطَّيَّ وَعَمْدِي ، وَكُلَّ ذَلِكَ عَنِّي ، اللَّهُمَّ اغْفِرْ لِي مَا قَدَّمْتُ وَمَا أَخْرَجْتُ ، وَمَا أَسْرَرْتُ وَمَا أَعْلَنْتُ ، وَمَا أَسْرَفْتُ ، وَمَا أَنْتَ أَعْلَمُ بِهِ مِنِي ، أَنْتَ الْمَقْدُومُ وَأَنْتَ الْمَؤْخُرُ لَا إِلَهَ إِلَّا أَنْتَ)<sup>(٦)</sup>.

(١) سورة الأعراف، الآية: ١٤٣.

(٢) سورة النصر.

(٣) سورة محمد، الآية: ١٩.

(٤) سبأني تخريجه تحت عنوان:

رسول الله ﷺ يعلم صحابته كيفية الاستغفار.

(٥) رواه مسلم (٤٨٣)، وأبو داود (٨٧٨)، والبغوي في شرح السنة (٦٢٠).

الدقّ: بكسر الدال الدقيق، ويراد به الصغير.

والجلّ: بكسر الجيم، الجليل العظيم.

(٦) رواه البخاري (١١/١٦٥ - ١٦٧)، ومسلم (٢٧١٩)، والبغوي في شرح السنة (١٣٧١).

ومنها ما ثبت عنه في الصحيحين قوله:

(لن يدخل أحد الجنة بعمله! قالوا: ولا أنت يا رسول الله؟ قال: ولا أنا، إلا أن يتغمدني الله برحمته منه وفضلٍ<sup>(١)</sup>).

وقوله:

(يا أيها الناس: توبوا إلى ربكم، فوالذي نفسي بيده إني لاستغفرُ الله وأتوب إليه في اليوم أكثر من سبعين مرّة<sup>(٢)</sup>).

وقوله:

(كل بنى آدم خطأء، وخير الخاطئين التوابون)<sup>(٣)</sup>.

وفي الصحيحين عن «ابن عباس» قال [ما رأيت شيئاً أشبه باللحم مما قال «أبو هريرة»] إن النبي ﷺ قال:

(إن الله كتب على ابن آدم حظه من الزنا، أدرك ذلك لا محالة، فزنا العينين النظر، وزنا اللسان النطق) وفيه:

(والنفس تتمنى ذلك وتشتهي ، والفتى يصدق ذلك أو يكذبه)<sup>(٤)</sup> حتى أهل الفواحش مأمورون بالتوبة ، سواء كانت الفاحشة مغلظة لشدتها وكثرتها كإتيان ذوات المحارم وعمل قوم لوط ، أو غير ذلك ، وسواء تاب الفاعل أو المفعول به ، فمن تاب تاب الله عليه ولا سبيل للقطوط من رحمة الله كما قال تعالى :

(١) رواه البخاري (١١/٢٥٢ - ٢٥٥)، ومسلم (٢٨١٦)، والبغوي في شرح السنة (٤١٩٢)، والنسائي (١٢١/٨)، وأحمد في المسند (٢/٢٦٤)، والبيهقي في السنن (٣٧٧/٣)، وابن المبارك في الزهد (٥٠٧).

وقوله: ولا أنا إلا أن يتغمدني الله برحمته: أي يسترنني بها، مأخوذ من غمد السيف، لأنك إذا غمدته فقد سترته.

(٢) رواه البخاري (١١/٨٥)، والبغوي في شرح السنة (١٢٨٥)، والترمذني (٣٢٥٥)، وابن حبان (٢٤٥٦).

(٣) رواه أحمد في المسند (٣/١٩٨)، وابن ماجة (٤٢٥١)، والترمذني (٢٥٠١)، والدارمي (٣٠٣/٢)، والبغوي في شرح السنة (١٣٠٧)، وأبي نعيم في الحلية (٦/٣٣٣)، وأبو يعلى في مسنده (٢٩٢٢)، والحاكم في المستدرك (٤/٢٤٤).

(٤) رواه البخاري (١٠/٢٢)، ومسلم (٢٦٥٧)، وأحمد في المسند (١/١٢٥)، وأبو داود (٢٦٥٧)، والبغوي (٧٥).

﴿وَهُوَ الَّذِي يَقْبِلُ التَّوْبَةَ عَنْ عَبْدِهِ وَيَعْفُوُ عَنِ السَّيِّئَاتِ وَيَعْلَمُ مَا تَفْعَلُونَ﴾<sup>(١)</sup>.

وقد ورد عن النبي ﷺ:

(قال الشيطان: وعزتك يا رب لا أربح أغويبني آدم ما دامت أرواحهم في أجسادهم، فقال رب تعالى: وعزتي وجلالي، وارتفاع مكاني، لا أزال أغفر لهم ما استغفروني)<sup>(٢)</sup>.

ويقول النبي ﷺ كما يروي «أبو ذر»:

(يقول الله يا ابن آدم إنك ما دعوتني ورجوتني غفرت لك على ما كان منك ولا أبيالي، ابن آدم لو بلغت ذنبك عنان السماء ثم استغفرتني غفرت لك ولا أبيالي، ابن آدم لو لقيتني بقرب الأرض خطيئة ثم لقيتني لا تشرك بي شيئاً لأتيتك بقربها مغفرة)<sup>(٣)</sup>.

فضيلة التائب على من لم يقع في الذنب:

والنائب من الذنب والكفر قد يكون أفضل من لم يقع في الكفر والذنب، وإذا كان قد يكون أفضل فالأفضل أحق بالنبوة من ليس مثله في الفضيلة، وقد أخبر الله تعالى عن إخوة يوسف بما أخبر من ذنبهم، وهم الأسباط الذين نبأهم الله تعالى.

وقد قال تعالى:

﴿فَآمَنَ لَهُ لَوْطٌ وَقَالَ إِنِّي مَهَاجِرٌ إِلَى رَبِّي﴾<sup>(٤)</sup>.

فآمن لوط لإبراهيم عليه السلام، ثم أرسله الله إلى قوم لوط.

وقد قال تعالى في قصة «شعيب»:

(١) سورة الشورى، الآية: ٢٥.

(٢) رواه أحمد في المسند (٢٩/٣)، والبغوي في شرح السنة (١٢٩٣).

(٣) رواه الترمذى (٣٥٣٤)، وأحمد في المسند (١٤٧/٥).

(٤) سورة العنكبوت، الآية: ٢٦.

﴿قالَ الْمُلَأُ الَّذِينَ اسْتَكْبَرُوا مِنْ قَوْمَهُ لَنُخْرِجَنَّكَ يَا شَعِيبَ وَالَّذِينَ آمَنُوا مَعَكَ مِنْ قَرِبَتِنَا أَوْ لَتَعُودُنَّ فِي مَلْتَنَا قَالَ أُولُو كَنَّا كَارِهِينَ قَدْ افْتَرَيْنَا عَلَى اللَّهِ كَذِبًا إِنْ عَدْنَا فِي مَلْتَكُمْ بَعْدَ إِذْ نَجَّانَا اللَّهُ مِنْهَا وَمَا يَكُونُ لَنَا أَنْ نَعُودَ فِيهَا إِلَّا أَنْ يَشَاءَ اللَّهُ رَبُّنَا وَسَعَ كُلُّ شَيْءٍ عِلْمًا عَلَى اللَّهِ تَوَكَّلْنَا رَبُّنَا افْتَحْ بَيْنَنَا وَبَيْنَ قَوْمَنَا بِالْحَقِّ وَأَنْتَ خَيْرُ الْفَاتِحِينَ﴾<sup>(١)</sup>.

وقال تعالى :

﴿وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لِرَسُلِهِمْ لَنُخْرِجَنَّكُمْ مِنْ أَرْضِنَا أَوْ لَتَعُودُنَّ فِي مَلْتَنَا فَأُوحِيَ إِلَيْهِمْ رَبِّهِمْ لَنَهْلِكُنَّ الظَّالِمِينَ وَلَنُسْكِنَنَّكُمُ الْأَرْضَ مِنْ بَعْدِهِمْ ذَلِكَ لِمَنْ خَافَ مَقَامِي وَخَافَ وَعِيدَ﴾<sup>(٢)</sup>.

وإذا عرف أن الاعتبار بكمال النهاية، وهذا الكمال إنما يحصل بالتوبة والاستغفار، ولا بد لكل عبد في التوبة، وهي واجبة على الأولين والآخرين.

قال تعالى :

﴿لِيَعْذِبَ اللَّهُ الْمُنَافِقِينَ وَالْمُنَافِقَاتِ وَالْمُشْرِكِينَ وَالْمُشْرِكَاتِ وَيَتُوبَ اللَّهُ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ وَكَانَ اللَّهُ غَفُورًا رَحِيمًا﴾<sup>(٣)</sup>.

وقد أخبر الله تعالى بتوبة آدم ونوح ومن بعدهما إلى خاتم المرسلين محمد ﷺ وأخر ما نزل عليه قوله تعالى :

﴿إِذَا جَاءَ نَصْرَ اللَّهِ وَالْفَتْحُ وَرَأَيْتَ النَّاسَ يَدْخُلُونَ فِي دِينِ اللَّهِ أَفْوَاجًاً فَسَبِّعْ بِحَمْدِ رَبِّكَ وَاسْتَغْفِرْهُ إِنَّهُ كَانَ تَوَابًا﴾<sup>(٤)</sup>.

وفي الصحيحين عن عائشة رضي الله عنها أن النبي ﷺ كان يكثر أن يقول في رکوعه وسجوده (سبحانك اللهم ربنا وبحمدك اللهم اغفر لي)<sup>(٥)</sup>. يتأنى القرآن.

(١) سورة الأعراف، الآية: ٨٨.

(٢) سورة إبراهيم، الآية: ١٣.

(٣) سورة الأحزاب، الآية: ٧٣.

(٤) سورة النصر.

(٥) رواه البخاري (٢٤٧/٢)، ومسلم (٤٨٤)، وأبو داود (٨٧٧)، والنسائي (٢١٩/٢)، والبغوي في =

وقد أنزل الله عليه قبل ذلك:

﴿لَقَدْ تَابَ اللَّهُ عَلَى النَّبِيِّ وَالْمُهَاجِرِينَ وَالْأَنْصَارِ الَّذِينَ اتَّبَعُوهُ فِي سَاعَةِ الْعَسْرَةِ مِنْ بَعْدِ مَا كَادَ يَرْبِعُ قُلُوبَ فَرِيقٍ مِّنْهُمْ ثُمَّ تَابَ عَلَيْهِمْ إِنَّهُ بِهِمْ رَؤُوفٌ رَّحِيمٌ﴾<sup>(١)</sup>.

رسول الله يعلم صحابته طريقة الاستغفار:

وفي صحيح البخاري عن النبي ﷺ أنه كان يقول؛  
(يا أيها الناس: توبوا إلى ربكم، فوالذي نفسي بيده إني لاستغفرُ الله وأتوب  
إليه في اليوم أكثر من سبعين مرة)<sup>(٢)</sup>.

وفي صحيح «مسلم» عن «الأغر المزنبي» عن النبي ﷺ أنه قال:  
(إنه ليُغَانَ على قلبي، وإنني لاستغفرُ الله في اليوم مائة مرة)<sup>(٣)</sup>.

وفي السنن عن «ابن عمر» رضي الله عنهما أنه قال:  
كنا نعد لرسول الله ﷺ في المجلس الواحد يقول:  
(رب اغفر لي، وتبْ علىِي، إنك أنت التواب الرحيم) مائة مرة<sup>(٤)</sup>.

---

شرح السنة (٦١٨).

ومعنى (يتأنّى القرآن) هو من كلام عائشة عليها السلام، أي أن رسول الله ﷺ كان يتأنّى قوله تعالى  
«فسح بحمد ربك».

(١) سورة التوبه، الآية: ١١٧.

(٢) سبق تخرّيجه.

(٣) رواه مسلم (٢٧٠٢)، وأبو داود (١٥١٥) والطیالسي في مسنده (٥٠٠)، والبیهقي في الأداب (١٠٢٥)، وابن المبارك في الزهد (٤٠١)، والبغوي في شرح السنة (١٢٨٧)، والبیهقي في السنن (٥٢/٧)، وأحمد في المسند (٤/٢١١)، والحاکم في المستدرک (٥١١/١).

معنى ليغان: أي يتغشى القلب ما يلمسه.

قال الخطابي: وليس هذا على أنه كان يغشى قلبه شك بعد المعرفة، أو ريب بعد اليقين، وإنما ذلك لأنه ﷺ كان لا يزال في مزيد من الذكر، والقربة، ودوم المراقبة، فإذا سها عن شيء منها في بعض الأحوال، وغلب عليه النسيان لما فيه من الطبع البشري عده على نفسه ذنباً، وفزع إلى التوبة والاستغفار.

(٤) رواه أبو داود (١٥١٦)، وابن ماجه (٣٨١٤)، والترمذی (٣٤٣٠)، وأحمد في المسند (٢١/٢)، والبغوي في شرح السنة (١٢٨٩)، وابن السنی في عمل اليوم والليلة (٤٥٨).

وفي الصحيحين عن «أبي موسى». عن النبي ﷺ أنه كان يقول:

(اللهم اغفر لي خطئي، وجهلي، وإسرافي في أمري، وما أنت أعلم به مني، اللهم اغفر لي هزلي وجدي، وخطئي وعمدي، وكل ذلك عندي، اللهم اغفر لي ما قدمت، وما أخرت، وما أسررت، وما أعلنت، وما أنت أعلم به مني، أنت المقدم، وأنت المؤخر، وأنت على كل شيء قادر) <sup>(١)</sup>.

وفي الصحيحين عن «أبي هريرة» رضي الله عنه أنه قال:

يا رسول الله: أرأيت سكوتك بين التكبير والقراءة، ماذا تقول؟؟

قال: (أقول: اللهم باعد بيني وبين خطايدي كما باعدت المشرق عن المغرب، اللهم نقني من خطايدي كما ينقى الشوب الأبيض من الدنس، اللهم أغسلني من خطايدي بالثلج والماء والبرد) <sup>(٢)</sup>.

وفي «صحيح مسلم» وغيره:

إنه كان يقول نحو هذا إذا رفع رأسه من الركوع <sup>(٣)</sup>.

وفي «صحيح مسلم» عن «علي» رضي الله عنه وكرم الله وجهه عن النبي ﷺ أنه كان يقول في دعاء الاستفتاح:

(اللهم أنت الملك لا إله إلا أنت، أنت ربِّي، وأنا عبدُك ظلمتُ، نفسي، وعملتُ سوءاً فاغفر لي، فإنه لا يغفر الذنب إلا أنت، واهدني لأحسن الأخلاق لا

(١) سبق تخرجه.

(٢) رواه البخاري (١٩٠)، ومسلم (٥٩٨)، وأبو داود (٧٨١)، والنسائي (١٢٨/٢)، والبغوي في شرح السنة (٥٧٤).

وقوله (اللهم باعد بيني وبين خطايدي كما باعدت بين المشرق والمغرب) زيادة من النسائي وأبو داود.

قال ابن حجر: استدل به (أي الحديث) على جواز الدعاء في الصلاة بما ليس في القرآن خلافاً للحنفية، ثم هذا الدعاء صدر منه ﷺ على سبيل المبالغة في إظهار العبودية، وفيه ما كان للصحابية عليه من المحافظة على تبع أحوال النبي ﷺ في حركاته، وسكناته، وإسراره، وإعلامه حتى حفظ الله بهم الدين.

(٣) رواه مسلم (٤٧٦)، وأبو داود (٨٤٦)، والترمذى (٣٥٤).

يهدي لأحسنتها إلا أنت، واصرف عني سيء الأخلاق لا يصرف عني سيئها إلا أنت<sup>(١)</sup>.

وفي «صحيف مسلم» عن النبي ﷺ: أنه كان يقول في سجوده:

(اللهم اغفر لي ذنبي كله، دقة وجله، علانيته وسره، أوله وآخره)<sup>(٢)</sup>.

وفي السنن عن «علي» أن النبي ﷺ أتى بدبابة ليركبها وأنه حمد الله وقال:

«سبحان الذي سخر لنا هذا وما كنا له مقرنين وإنما إلى ربنا لمنقلبون»<sup>(٣)</sup>.

ثم كبره وحمده ثم قال:

(سبحانكَ ظلمتُ نفسي فاغفر لي ، فإنه لا يغفر الذنوب إلا أنت).

ثم ضحك وقال:

(إنَّ الرَّبَّ يعْجِبُ مِنْ عَبْدِهِ إِذَا قَالَ: اغْفِرْ لِي فَإِنَّهُ لَا يغْفِرُ الذُّنُوبَ إِلَّا أَنْتَ،

يقول: علم عبدي أنه لا يغفر الذنوب إلا أنا)<sup>(٤)</sup>.

## بعض تأويلات الجهمية والباطنية:

من تأويلات الجهمية والباطنية في قوله تعالى:

«ليغفر لك الله ما تقدم من ذنبك وما تأخر»<sup>(٥)</sup>.

المتقدم: ذنب آدم.

المتأخر: ذنب أمته.

وهذا تأويل فاسد من باب تحريف الكلم عن مواضعه، وبطلان ذلك على

وجوه:

(١) رواه مسلم (٧٧١)، والنسائي (١٢٩/٢)، والبغوي في شرح السنة (٥٧٢). ووردت أحاديث كثيرة في الأقوال التي كان يقولها عليه الصلاة والسلام في الاستفتاح، ذكرت مفصلاً في كتب الفقه.

(٢) سبق تحريرجه.

(٣) سورة الزخرف، الآية: ١٣.

(٤) رواه الترمذى (٣٤٤٣)، وأبو داود (٢٦٠٢)، وابن حبان في صحيحه (٢٣٨١).

(٥) سورة الفتح، الآية: ٢.

١ - أن آدم قد تاب الله عليه قبل أن ينزل إلى الأرض، فضلاً عن عام الحديبية الذي أنزل الله فيه هذه السورة.

قال تعالى :

﴿وَعَصَى آدَمُ رَبَّهِ فَغَوَى ثُمَّ اجْتَبَاهُ فَتَابَ عَلَيْهِ وَهَدَى﴾<sup>(١)</sup>.

وقال :

﴿فَتَلَقَّى آدَمَ مِنْ رَبِّهِ كَلْمَاتٍ فَتَابَ عَلَيْهِ إِنَّهُ هُوَ التَّوَابُ الرَّحِيمُ﴾<sup>(٢)</sup>.

وقد ذكر أنه قال :

﴿رَبُّنَا ظَلَمْنَا أَنفُسَنَا وَإِنْ لَمْ تَغْفِرْ لَنَا وَتَرْحَمْنَا لَنَكُونَنَا مِنَ الْخَاسِرِينَ﴾<sup>(٣)</sup>.

٢ - أن يقال : فآدم عندكم من جملة موارد النزاع ، ولا يحتاج أن يُغفر له ذنبه عن المنازع فإنه نبيٌّ أيضاً ومن قال :

إنه لم يصدر من الأنبياء ذنب ، يقول ذلك عن آدم ومحمدٌ وغيرهما.

٣ - أن الله لا يجعل الذنب ذنباً لمن لم يفعله :

﴿وَلَا تَزِرُ وَازْرَةً وَزَرَ أُخْرَى﴾<sup>(٤)</sup>.

فمن الممتنع أن يضاف إلى محمد ﷺ ذنب آدم (عليه السلام) أو أمته أو غيرهما ، وقد قال الله تعالى :

﴿فَإِنَّمَا عَلَيْهِ مَا حَمِلَ وَعَلَيْكُمْ مَا حَمَلْتُمْ﴾<sup>(٥)</sup>.

وقال تعالى :

﴿فَقَاتَلَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ لَا تَكُفُّ إِلَّا نَفْسُكَ﴾<sup>(٦)</sup>.

ولو جاز هذا لجاز أن يضاف إلى محمد ﷺ ذنوب الأنبياء كلهم ، ويقال إن قوله :

(١) سورة طه ، الآية : ١٢٢ .

(٢) سورة البقرة ، الآية : ٣٧ .

(٣) سورة الأعراف ، الآية : ٢٣ .

(٤) سورة الأنعام ، الآية : ١٦٤ .

(٥) سورة النور ، الآية : ٥٤ .

(٦) سورة النساء ، الآية : ٨٤ .

﴿ليغفر لك الله ما تقدم من ذنبك وما تأخر﴾<sup>(١)</sup>.

المراد: ذنوب الأنبياء وأممهم قبلك، فإنه يوم القيمة يشفع للخالق كلهم وهو سيد ولد آدم.

قال: (أنا سيد ولد آدم ولا فخر، وآدم فمن دونه تحت لوائي يوم القيمة، أنا خطيب الأنبياء إذا وفدوا، وإمامهم إذا اجتمعوا)<sup>(٢)</sup>.

وحينئذ فلا يختص آدم بإضافة ذنبه إلى محمد ﷺ، بل يجعل ذنوب الأولين والآخرين على قول هؤلاء ذنوباً له، فإن قال: إن الله لم يغفر ذنوب جميع الأمم قيل: وهو أيضاً لم يغفر ذنوب جميع أمتة.

٤ - إنه قد ميز بين ذنبه وذنوب أمتة بقوله:  
﴿ واستغفر لذنبك وللمؤمنين والمؤمنات﴾<sup>(٣)</sup>.  
كيف يكون ذنب المؤمنين ذنباً له؟! .

٥ - إنه ثبت في الصحيح أن هذه الآية لما نزلت قال الصحابة: (يا رسول الله، هذا لك، فما لنا؟)<sup>(٤)</sup>.

فأنزل الله :

﴿ هو الذي أنزل السكينة في قلوب المؤمنين ليزدادوا إيماناً مع إيمانهم﴾<sup>(٥)</sup>.

فدل ذلك على أن الرسول والمؤمنين علموا أن قوله تعالى:  
﴿ ليغفر الله ما تقدم من ذنبك وما تأخر﴾<sup>(٦)</sup>.

مختص به دون أمتة.

٦ - إن الله لم يغفر ذنوب جميع أمتة، بل قد ثبت أن من أمتة من يعاقب

(١) سورة الفتح، الآية: ٢.

(٢) رواه بالفاظ قريبة الترمذى (٣٦١٨) و(٣٦١٤) و(٣٦١٧) و(٣٦١٧) والبغوى في شرح السنة (٣٦٢٤).

(٣) سورة محمد، الآية: ١٩.

(٤) رواه البخارى (٣٤٧/٧)، ومسلم (١٧٨٦)، والترمذى (٣٢٥٩).

(٥) سورة الفتح، الآية: ٤.

(٦) سورة الفتح، الآية: ٢.

بذنبه إما في الدنيا وإما في الآخرة.

وهذا مما تواتر به النقل، وأخبر به الصادق المصدوق، واتفق عليه سلف الأمة، وأئمتها، وشهادت في الدنيا من ذلك ما لا يحصيه إلا الله، وقد قال تعالى:

﴿لَيْسَ بِأَمَانِكُمْ وَلَا أَمَانِي أَهْلِ الْكِتَابِ مَنْ يَعْمَلْ سُوءًا يَجِدْهُ﴾<sup>(١)</sup>.

والاستغفار والتوبة قد يكونان من ترك الأفضل، فمن نقل إلى حال أفضل مما كان عليه قد يتوب من الحال الأول، لكن الذم والوعيد لا يكون إلا على الذنب.

### هل الاعتراف بالخطيئة يوجب المغفرة:

وهل الاعتراف بالخطيئة بمجرده مع التوحيد موجب لغفرانها وكشف الكربة الصادرة عنها، أم يحتاج إلى شيء آخر؟؟.

الجواب:

إن الموجب للغفران مع التوحيد هو التوبة المأمور بها، فإن الشرك لا يغفره الله إلا بتوبة كما قال تعالى:

﴿إِنَّ اللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَنْ يَشْرُكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَنْ يَشَاءُ﴾<sup>(٢)</sup>.

في موضعين من القرآن، وما دون الشرك فهو مع التوبة مغفور، وبدون التوبة معلق بالمشيئة كما قال تعالى:

﴿قُلْ يَا عَبَادِيَ الَّذِينَ أَسْرَفُوا عَلَىٰ أَنفُسِهِمْ لَا تَقْنَطُوا مِنْ رَحْمَةِ اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ يَغْفِرُ الذُّنُوبَ جَمِيعًا﴾<sup>(٣)</sup>.

هذا في حق الثنائيين، ولهذا عم، وأطلق، وحتم أنه يغفر الذنوب جميعاً وقال في تلك الآية:

﴿وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَنْ يَشَاءُ﴾<sup>(٤)</sup>.

(١) سورة النساء، الآية: ١٢٣.

(٢) سورة النساء، الآية: ١١٢.

(٣) سورة الزمر، الآية: ٥٣.

(٤) سورة النساء، الآية: ١١٢.

فحض ما دون الشرك وعلقه بالمشيئة، فإذا كان الشرك لا يغفر إلا بتوبه، وأما ما دونه فيغفر الله للثائب وقد يغفره بدون التوبة لمن يشاء، فالاعتراف بالخطيئة مع التوحيد إن كان متضمناً للتوبة أوجب المغفرة، وإذا غُفر الذنب زالت عقوبته، فإن المغفرة هي وقاية شر الذنب.

وأما إذا ابتلي مع ذلك بما يكون سبباً في حقه لزيادة أجره فهذا لا ينافي المغفرة.

### الاعتراف بالذنب دون الإقلال عنه:

والاعتراف بالذنب على وجه الخضوع لله من غير إقلال عنه، فهذا في نفس الاستغفار المجرد الذي لا توبية معه، وهو كالذي يسأل الله تعالى أن يغفر له الذنب مع كونه لم يتتب منه، وهذا يأس من رحمة الله، ولا يقطع بالمغفرة فإنه داع دعوة مجردة.

وقد ثبت في الصحيحين:

(ما من داعٍ يدعوا بدعوةٍ ليس فيها إثمٌ ولا قطعةٌ رحمٌ إلا كان بين إحدى ثلات:

إما أن يعجل له دعوته.

وإما أن يدخر له من الجزاء مثلها.

وإما أن يُصرف عنه من الشر مثلها.

قالوا: يا رسول الله: إذاً يكثُر، قال: الله أكثُر<sup>(١)</sup>.

فمثل هذا الدعاء قد تحصل معه مغفرة، وإذا لم تحصل فلا بد أن يحصل معه صرف شيء آخر، أو حصول خير آخر، فهو نافع كما ينفع كل دعاء.

---

(١) رواه الترمذى (٣٣٧٨) و(٣٥٦٨)، والحاكم فى المستدرك (٤٩٣/١)، وأحمد فى المسند (١٨/٣)، والبغوى فى شرح السنة (١٣٨٧).

**قول بعضهم: الاستغفار مع الإصرار توبة الكاذبين:**

وقول من قال من العلماء:  
[الاستغفار مع الإصرار توبة الكاذبين].

فهذا إذا كان المستغفر يقوله على وجه التوبة، أو يدعى أن استغفاره توبة وأنه تائب بهذا الاستغفار، فلا ريب أنه مع الإصرار لا يكون تائباً، فإن التوبة والإصرار ضدان؛ الإصرار يضاد التوبة لكن لا يضاد الاستغفار بدون توبة.

**التوبة من بعض الذنوب دون بعض:**

التوبة من بعض الذنوب دون بعض، كفعل بعض الحسنات المأمور بها دون بعض إذا لم يكن المتrocوك شرطاً في صحة المعقول، كالإيمان المشروط في غيره من الأعمال. كما قال تعالى :

﴿وَمِنْ أَرَادَ الْآخِرَةَ وَسَعَى لَهَا سَعِيهَا وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَأُولَئِكَ كَانُوا يَعْمَلُونَ مَشْكُوراً﴾<sup>(١)</sup>.

وقال تعالى :

﴿وَمِنْ يَعْمَلُ مِنَ الصَّالِحَاتِ مِنْ ذَكْرٍ أَوْ أُنْثِي وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَلَنُحَسِّنَنَّ لَهُ حَيَاةً طَيِّبَةً﴾<sup>(٢)</sup>.

وقال تعالى :

﴿وَمِنْ يَرْتَدِدْ مِنْكُمْ عَنِ دِينِهِ فَيَمْتَهِنَّ وَهُوَ كَافِرٌ فَأُولَئِكَ حَبْطَتْ أَعْمَالُهُمْ فِي الدُّنْيَا وَالْآخِرَةِ وَأُولَئِكَ أَصْحَابُ النَّارِ هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ﴾<sup>(٣)</sup>.

إن من له ذنوب فتاب من بعضها دون بعض، فإن التوبة إنما تقتضي مغفرة ما تاب منه، أما ما لم يتتب عنه باق فيه على حكم من لم يتتب، لا على حكم من تاب، وما علمت في هذا نزاعاً إلا الكافر إذا أسلم، فإن إسلامه يتضمن التوبة من الكفر، فيغفر له بالإسلام الكفر الذي تاب منه.

(١) سورة الإسراء، الآية: ١٩.

(٢) سورة النحل، الآية: ٩٧.

(٣) سورة البقرة، الآية: ٢١٧.

وهل تغفر له الذنوب التي فعلها في حال الكفر ولم يتبع منها في الإسلام؟  
هذا في قولان معروفان:

الأول:  
يغفر له الجميع.

لقوله ﷺ:  
(الإسلام يهدم ما كان قبله)<sup>(١)</sup>.

وفي رواية:  
(يجب ما كان قبله)<sup>(٢)</sup>.

فهذا قاله لما أسلم «عمرو بن العاص» وطلب أن يغفر له ما تقدم من ذنبه  
 فقال:

(يا عمرو: أما علمت أنَّ الإسلام يهدمُ ما كان قبله)<sup>(٣)</sup>.  
والقول الثاني:

إنه لا يستحق أن يغفر له بالإسلام إلا ما تاب منه، فإذا أسلم وهو مصرٌ على  
كثير دون الكفر، فحكمه في ذلك حكم أمثاله من أهل الكبائر.

وفي الصحيحين: قال «حكيم بن حزام»<sup>(٤)</sup>:  
يا رسول الله: أنْوَاخَذُ بما عملنا في الجاهلية.

فقال: (من أحسن منكم في الإسلام لم يؤخذ بما عمل في الجاهلية، ومن  
أساء في الإسلام أخذ بالأول والآخر)<sup>(٥)</sup>.

فقد دل هذا النص على أنه إنما تُرفع المُؤاخذة بالأعمال التي فعلت في حال  
الجاهلية عن من أحسن، لا عن من يحسن، وإن لم يحسن أخذ بالأول والآخر، ومن

(١) و(٢) و(٣) سبق تحريرها.

(٤) حكيم بن حزام: صحابي وهو ابن أخي أم المؤمنين خديجة. ولد في الكعبة وعمر طويلاً (١٢٠ سنة) كان صديقاً للنبي قبل البعثة وبعدها. وكان من سادات قريش. أسلم يوم الفتح. توفي بالمدينة المنورة عام ٥٤ هـ.

(٥) رواه البخاري (١٢٢٥)، ومسلم (١٢٠).

لم يتب منها لم يحسن قوله تعالى :

﴿قُلْ لِلَّذِينَ كَفَرُوا إِنْ يَتَهْوَى بِغْفَرَةٍ لَّهُمْ مَا قَدْ سَلَفَ﴾<sup>(١)</sup>.

وقد يدل على أن المتهي عن شيء يغفر له ما سلف من غيره وإنما منه، وأن التوبة تهدم ما كان قبلها، وأن الهجرة تهدم ما كان قبلها. إن الإنسان قد يستحضر ذنبواً فيتوب منها، وقد يتوب توبة مطلقة لا يستحضر منها ذنبه، لكن إذا كانت نيته التوبة العامة فهي تتناول كل ما يراه ذنباً، لأن التوبة العامة تتضمن عزماً عاماً بفعل المأمور وترك المحظور، وكذلك تتضمن ندماً عاماً على كل محظور.

من تاب توبة عامة كانت هذه التوبة مقتضية لغفران الذنب كلها وإن لم يستحضر أعيان الذنب، إلا أن يعارض هذا العام معارض يوجب التخصيص، قبل أن يكون بعض الذنب لو استحضره لم يتتب منه لقوته إرادته إياه، أو لاعتقاده أنه حسن ليس بقبيح، فما كان لو استحضره لم يتتب منه لم يدخل في التوبة.

وأما ما كان لو حضر بعينه لكان مما يتوب منه، فإن التوبة العامة شاملة.

وأما التوبة المطلقة: وهي أن يتوب توبة مجملة ولا تستلزم التوبة من كل ذنب، فهذه لا توجب دخول كل فرد من أفراد الذنب فيها ولا تمنع دخوله، كاللفظ المطلق، لكن هذه تصلح أن تكون سبباً لغفران المعين، كما تصلح أن تكون سبباً لغفران الجميع، بخلاف العامة فإنها مقتضية للغفران العام كما تناولت الذنب تناولاً عاماً.

---

(١) سورة الأنفال، الآية: ٣٨.

## شرح حديث أبي ذر الغفاري رضي الله عنه

سئل شيخ الإسلام أحمد بن عبد الحليم بن تيمية عن معنى حديث أبي ذر رضي الله عنه عن رسول الله ﷺ فيما يروى عن الله تبارك وتعالى أنه قال:

يا عبادي : إني حرمت الظلم على نفسي ، وجعلته بينكم محرماً فلا ظالموا.

يا عبادي : كلّكم ضالٌ إلا من هديتُه فاستهدوني أهداكم.

يا عبادي : كلّكم جائعٌ إلا من أطعمنُه فاستطعموني أطعمكم.

يا عبادي : كلّكم عارٍ إلا من كسوته فاستكسوني أكسكم.

يا عبادي : إنكم تخطئون بالليل والنهر وأنا أغفر الذنوب جميعاً فاستغفروني أغفر لكم.

يا عبادي : إنكم لن تبلغوا ضري فتضرونني ، ولن تبلغوا نفعي فتنفعوني .

يا عبادي : لو أن أولكم وآخركم وإنكم وجنكم كانوا على أدق قلب رجل واحدٍ منكم ما زاد ذلك في ملكي شيئاً.

يا عبادي : لو أن أولكم وآخركم وإنكم وجنكم كانوا على أفجر قلبِ رجل واحدٍ منكم ما نقص ذلك من ملكي شيئاً.

يا عبادي : لو أن أولكم وآخركم وإنكم وجنكم قاموا في صعيدٍ واحدٍ فسألوني ، فأعطيت كلَّ واحدٍ منهم فسألته مَا نقص ذلك مما عندي إلا كما ينقص المحيط إذا دخلَ البحر.

يا عبادي : إنما هي أعمالكم أحصيها لكم ثم أوفيكم إياها ، فمن وجدَ خيراً فليحمد الله عز وجل ، ومنْ وجدَ غير ذلك فلا يلومنَ إلا نفسه<sup>(١)</sup>.

---

(١) رواه مسلم (٢٥٧٧)، والترمذى (٢٤٩٧).

الله حرم الظلم على نفسه :

فأجاب رضي الله عنه :

الحمد لله رب العالمين ولا حول ولا قوة إلا بالله .

أما قوله تعالى :

(يا عبادي إني حرمت الظلم على نفسي)

ففيه مسألتان كبيرتان ، كل منهما ذات شعب وفروع .

إحداهما : في الظلم الذي حرمه الله على نفسه ونفاه عن نفسه بقوله :

﴿وما ظلمناهم﴾<sup>(١)</sup> .

وقوله :

﴿ولا يظلم ربك أحداً﴾<sup>(٢)</sup> .

وقوله :

﴿وما ربك بظلام للعبيد﴾<sup>(٣)</sup> .

وقوله :

﴿إن الله لا يظلم مثقال ذرة وإن تك حسنة يضاعفها﴾<sup>(٤)</sup> .

وقوله :

﴿قل متع الدنيا قليل والآخرة خير لمن اتقى ولا تظلمون فتيل﴾<sup>(٥)</sup> .

ونفى إرادته بقوله :

﴿وما الله يريد ظلماً للعالمين﴾<sup>(٦)</sup> .

وقوله :

﴿وما الله يريد ظلماً للعباد﴾<sup>(٧)</sup> .

(١) سورة هود، الآية: ١٠١.

(٢) سورة الكهف، الآية: ٤٩.

(٣) سورة فصلت، الآية: ٤٦.

(٤) سورة النساء، الآية: ٤٠.

(٥) سورة البقرة، الآية: ٢٧٩.

(٦) سورة آل عمران، الآية: ١٠٨.

(٧) سورة غافر، الآية: ٣١.

ونفي خوف العباد له بقوله:

﴿وَمَنْ يَعْمَلْ مِنَ الصَّالِحَاتِ وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَلَا يَخَافُ ظُلْمًا وَلَا هَضْمًا﴾<sup>(١)</sup>.

فإن الناس تنازعوا في معنى هذا الظلم تنازعًا صاروا فيه بين طرفين متباعددين، ووسط بينهما، وخيار الأمور أوسطها.

وذلك بسبب البحث في القدر ومجامعته للشرع، إذ الخوض في ذلك بغير علم تام أو جب ضلاله عامة الأمم، ولهذا نهى النبي ﷺ أصحابه عن التنازع فيه.

فذهب المكذبون بالقدر القائلون بأن الله لم يخلق أفعال العباد، ولم يرد أن يكون إلا ما أمر بأن يكون وغلاتهم المكذبون بتقدم علم الله وكتابه بما سيكون من أفعال العباد من المعتزلة وغيرهم إلى أن الظلم منه هو نظير الظلم من الأدميين بعضهم لبعض، وشبهوه ومثلوه في الأفعال بأفعال العباد، حتى كانوا هم ممثلة الأفعال، وضرروا الله الأمثال ولم يجعلوا له المثل أعلى، بل أوجبوا عليه وحرموا ما رأوا أنه يجب على العباد، ويحرم بقياسه على العباد، وإثبات الحكم في الأصل بالرأي وقالوا عن هذا:

[إذا أمر العبد ولم يعنه بجميع ما يقدر عليه من وجوه الإعانة كان ظالماً له].  
والتزموا أنه لا يقدر أن يهدى ضالاً، كما قالوا إنه لا يقدر أن يصل مهتدياً،  
وقالوا عن هذا:

[إذا أمر اثنين بأمر واحد وخص أحدهما بإعانته على فعل المأمور كان ظالماً].

إلى أمثال ذلك من الأمور التي هي من باب الفضل والإحسان جعلوا تركه لها ظلماً، وكذلك ظنوا أن التعذيب لمن كان فعله مقدراً ظلم له، ولم يفرقوا بين التعذيب لمن قام به سبب استحقاق ذلك ومن لم يقم، وإن كان ذلك الاستحقاق خلقه لحكمة أخرى عامة أو خاصة.

وهذا الموضع زلت فيه أقدام، وضلت فيه أفهم، فعارض هؤلاء آخرون من أهل الكلام المثبتين للقدر فقالوا:

---

(١) سورة طه، الآية: ١١٢.

ليس للظلم منه حقيقة يمكن وجودها، بل هو من الأمور الممتنعة لذاتها، فلا يجوز أن يكون مقدوراً، ولا أن يقال إنه هو تارك له باختياره ومشيئته وإنما هو من باب الجمع بين الصدرين.

وجعل الجسم الواحد في مكانين، وقلب القديم محدثاً، والمحدث قدِيماً، وإلا فمهما قدر في الذهن وكان وجوده ممكناً والله قادر عليه فليس بظلم منه، سواء فعله أو لم يفعله.

### مناظرة لطيفة :

وتلقى هذا القول عن هؤلاء طوائف من أهل الإثبات من الفقهاء وأهل الحديث، من أصحاب «مالك»<sup>(١)</sup> و«الشافعى»<sup>(٢)</sup> و«أحمد»<sup>(٣)</sup> وغيرهم، ومن شراح الحديث ونحوهم، وفسروا هذا الحديث بما يبني على هذا القول وربما تعلقوا بظاهر من أقوال مأثورة، كما رويانا عن «إياس بن معاوية»<sup>(٤)</sup> أنه قال:

[ما نظرت بعقلني كله أحداً إلا «القدريه»<sup>(٥)</sup> قلت لهم: ما الظلم؟ قالوا: أن تأخذ ما ليس لك، أو أن تتصرف فيما ليس لك، قلت: فللهم كل شيء].

(١) مالك بن أنس: إمام دار الهجرة، وأحد الأئمة الأربعية، ولد بالمدينة المنورة عام ٩٣ هـ. كان صلباً في دينه، بعيداً عن الأمراء، طلب منه المنصور أن يضع كتاباً للناس فصنف «الموطأ». ولشدة مواقفه أودى وضرب حتى خلعت كتفه. توفي عام ١٧٩ هـ.

(٢) الشافعى: محمد بن إدريس الهاشمى القرشى، أحد الأئمة الأربعية، ولد في الأئمة الأربعة، ولد في غزة (١٥٠ هـ)، تعلم العلوم العربية والفقه والقراءات، أفتى وهو ابن عشرين سنة، كان ذكياً مفرطاً، له تصانيف كثيرة منها: «الأم»، «المسند»، «أحكام القرآن»، «السنن»، «الرسالة»...، قال عنه ابن حنبل: ما أحد من بيده محرة أو ورقة إلا وللشافعى في رقبته منه. توفي (١٩٩ هـ).

(٣) أحمد بن حنبل: أحد الأئمة الأربعية، أصله من مرو، ولد عام (١٦٤ هـ) ببغداد، انكب على العلم منذ الصغر، وسافر الكثير لطلبته، صنف المسند وجمع فيه ثلاثين ألف حديث، وله من الكتب «الناسخ والمنسوخ»، «المناسك»، «الزهد»، «العلل والرجال». عذب وسجن في عهد المعتصم. توفي (٢٤١ هـ).

(٤) إياس بن معاوية: قاضي البصرة، وأحد أعاجيب الدهر في الذكاء والقطنة، ولد عام (٤٦ هـ) وقال عنه الجاحظ: إياس من مفاجر مصر، ومن مقدمي القضاء. توفي (١٢٢ هـ).

(٥) القدريه: جماعة من التابعين قالوا بحرية الإرادة وقدرة الإنسان على أعماله، رددوا هذا في الشام والعراق، وكان على رأسهم معبد الجهننى، وغيلان الدمشقى. وهي ضد الجبرية، مهدوا للمعتزلة وتلاشوا فيهم.

وليس هذا من «إياس» إلا ليبين أن التصرفات الواقعة هي في ملكه، فلا يكون ظلماً بموجب حدهم، وهذا مما لا نزاع بين أهل الإثبات فيه، فإنهم متفقون مع الإيمان بالقدر على أن كل ما فعله الله فهو عدل.

وفي حديث الكرب الذي رواه الإمام «أحمد» عن «عبد الله بن مسعود» قال:

قال رسول الله ﷺ :

(ما أصاب عبداً قط هم ولا حزن فقال:

اللَّهُمَّ إِنِّي عَبْدُكَ، ابْنُ أَمْتِكَ، ناصِيَتِي بِيْدِكَ، ماضٍ فِي حُكْمِكَ، عَدْلٌ فِي قَضَاؤُكَ، أَسْأَلُكَ بِكُلِّ اسْمٍ هُوَ لَكَ سُمِيتَ بِهِ نَفْسِكَ، أَوْ أَنْزَلْتَهُ فِي كِتَابِكَ، أَوْ عَلِمْتَهُ أَحَدًا مِنْ خَلْقِكَ، أَوْ اسْتَأْثَرْتَ بِهِ فِي عِلْمِ الْغَيْبِ عَنْكَ، أَنْ تَجْعَلَ الْقُرْآنَ رَبِيعَ قَلْبِيِّ، وَنُورَ صَدْرِيِّ، وَجَلَاءَ حَزْنِيِّ، وَذَهَابَ هَمِّيِّ وَغَمِّيِّ .  
إِلَّا أَذْهَبَ اللَّهُ هَمَّهُ وَغَمَّهُ، وَأَبْدَلَهُ مَكَانَهُ فَرَحَاً .

قالوا يا رسول الله أ فلا نتعلّمهن.

قال: بلّى، ينبغي لمن سمعهُنَّ أن يتعلّمهم) <sup>(١)</sup>.

فقد بين أن كل قضائه في عبده عدل.

ولهذا يقال [كل نعمة منه فضلٌ، وكل نعمة منه عدلٌ].

ويقال [أطعتك بفضلك والمنة لك، وعصيتك بعلمك أو بعذلك والحجة لك، فأسألك بوجوب حجتك على وانقطاع حجتي إلا ما غفرت لي].

<sup>(٢)</sup> وهذه المناظرة من «إياس» كما قال «ريعة بن أبي عبد الرحمن»

«غیلان»<sup>(۳)</sup> حین قال له «غیلان»:

(١) رواه أحمد في المسند (٣٩١/١)، والحاكم في المستدرك (٥٠٩/١)، وقال الهيثمي في (مجمع الزوائد): رواه أحمد وأبو يعلى والبزار والطبراني.

(٢) هو ربيعة بن فروخ، أبو عثمان، ويعرف بربيعة الرأي. وهو إمام حافظ فقيه مجتهد، كان بصيراً بالرأي، وكان من الأجواد، أتفق على إخوانه أربعين ألف دينار، كان صاحب الفتوى بالمدينة، وبه تفقه الإمام مالك بن أنس. (ت ١٣٦ هـ).

(٣) غيلان بن مسلم الدمشقي، أبو مروان: كاتب، من البلغاء، تسب إليه فرقة «الغيلانية» من القدرية، وهو ثانى من تكلم في القدر ودعا إليه، له عدة رسائل. ت (بعد ١٠٥ هـ).

[نشدتك الله أترى الله يحب أن يعصى] فقال:  
 [نشدتك الله أترى الله يعصى قسراً، يعني قهراً].  
 فكأنما ألقمه حجراً.

فإن قوله: يحب أن يعصى لفظ فيه إجمال، وقد لا يتاتي في المنازرة تفسير المجملات خوفاً من لدد الخصم، فيؤتي بالواضحات، فقال [أفتراه يعصى قسراً]  
 فإن هذا ألزم له بالعجز الذي هو لازم للقدرية ولمن هو شر منهم من الدهرية  
 الفلسفه وغيرهم.

وكذلك «إيساس» رأى أن هذا الجواب المطابق لحدهم خاصم لهم، ولم يدخل معهم في التفصيل الذي يطول.

وبالجملة فقوله تعالى:

﴿وَمَنْ يَعْمَلْ مِن الصَّالِحَاتِ وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَلَا يَخَافُ ظُلْمًا وَلَا هُضْمًا﴾<sup>(١)</sup>.

قال أهل التفسير من السلف:

[لا يخاف أن يُظلم فيحمل عليه سيئات غيره، ولا يهضم فينقص من حسناته]  
 ولا يجوز أن يكون هذا الظلم هو شيء ممتنع غير مقدور عليه، فيكون التقدير: لا يخاف ما هو ممتنع لذاته خارج عن الممكناات والمقدورات، فإن مثل هذا إذا لم يكن وجوده ممكنا حتى يقولوا إنه غير مقدور، ولو أراده كخلق المثل له فكيف يعقل وجوده فضلاً أن يتصور خوفه حتى ينفي خوفه؟ ثم أي فائدة من نفي خوفه هذا وقد علمنا من سياق الكلام أن المقصود بيان أن هذا العامل المحسن لا يجزي على إحسانه بالظلم والهضم.

فعلم أن الظلم والهضم المنفي يتعلق بالجزاء كما ذكره أهل التفسير، ولهذا كان الصواب الذي دلت عليه النصوص أن الله لا يعذب في الآخرة إلا من أذنب كما قال:

﴿لِلْمُلَأَنَ جَهَنَّمُ مِنْكُ وَمَنْ تَبَعَكُ مِنْهُمْ أَجْمَعِينَ﴾<sup>(٢)</sup>.

(١) سورة طه، الآية: ١١٢.

(٢) سورة ص، الآية: ٨٥.

فلو دخلها أحد من غير أتباعه لم تمتلىء منهم، ولهذا ثبت في الصحيحين في حديث تحاج الجنة والنار من حديث «أبي هريرة» و«أنس» أن النار تمتلىء من ألقى فيها حين ينزوها بعضها إلى بعض، وتقول: قط، قط، بعد قولها: هل من مزيد، وأما الجنة فيبقى فيها فضل عمن يدخلها من أهل الدنيا فينشيء الله لها خلقاً آخر.

ولهذا كان الصواب الذي عليه الأئمة فيمن لم يكلف في الدنيا من أطفال المشركين ونحوهم ما صح به الحديث، وهو أن الله أعلم بما كانوا عاملين، فلا نحكم لكل منهم بالجنة، ولا لكل منهم بالنار، بل هم ينقسمون بحسب ما يظهر من العلم، فهم إذا كلفوا يوم القيمة في العرصات<sup>(١)</sup> كما جاءت بذلك الآثار.

**الله يجزي الإنسان حسب عمله:**

كذلك قوله تعالى:

﴿من عمل صالحًا فلنفسه ومن أساء فعلها وما ربك بظلام للعبيد﴾<sup>(٢)</sup>.

يدل الكلام على أنه لا يظلم محسناً فينقصه من إحسانه أو يجعله لغيره ولا يظلم مسيئاً فيجعل عليه سيئات غيره بل لها ما كسبت وعليها ما اكتسبت وهذا كقوله:

﴿أَمْ لَمْ يَنْبُأْ بِمَا فِي صُحُفِ مُوسَىٰ وَإِبْرَاهِيمَ الَّذِي وَفِي أَلَا تَزَرُّ وَازْرَةٌ وَزَرٌ أُخْرَىٰ وَأَنْ لَيْسَ لِلْإِنْسَانِ إِلَّا مَا سَعَى﴾<sup>(٣)</sup>.

فأخبر أنه ليس على أحد من وزر غيره شيء، وأنه لا يستحق إلا ما سعاه، وكلا القولين حق على ظاهره.

وإن ظن بعض الناس أن الميت يعذب بيقاء أهله عليه ينافي الأول فليس كذلك، إذ ذلك الناتج يعذب بنوته لا يحمل الميت وزره، ولكن الميت يناله ألم

(١) العرصات: جمع عَرْضَةٍ: وهي ساحة الدار، والبقعة الواسعة التي ليس فيها بناء، وسميت كذلك لأن الصبيان يعتربون فيها أي يلعبون ويمرحون.

(٢) سورة فصلت، الآية: ٤٦.

(٣) سورة النجم، الآية: ٣٨.

من فعل هذا كما يتلهم الإنسان من أمور خارجة عن كسبه وإن لم يكن جزاء الكسب والعذاب أعم من العقاب . كما قال ﷺ :

(السفر قطعة من العذاب) <sup>(١)</sup>.

وكذلك ظن قوم انتفاع الميت بالعبادات البدنية من الحي ينافي قوله :  
﴿وَأَن لِّإِنْسَانٍ إِلَّا مَا سَعَى﴾ <sup>(٢)</sup>.

فليس الأمر كذلك ، فإن انتفاع الميت بالعبادات البدنية من الحي بالنسبة إلى الآية كانتفعه بالعبادات المالية ، ومن أدعى أن الآية تخالف أحدهما دون الآخر فقوله ظاهر الفساد ، بل ذلك بالنسبة إلى الآية كانتفعه بالدعاء والاستغفار والشفاعة . وقد بينا في غير موضع نحواً من ثلاثة دليلاً شرعياً يبين انتفاع الإنسان بسعى غيره ، إذ الآية إنما نفت استحقاق السعي وملكه وليس كل ما لا يستحقه الإنسان ولا يملكه لا يجوز أن يحسن إليه مالكه ومستحقه بما ينتفع به منه ، فهذا نوع وهذا نوع .

وكذلك ليس كل ما لا يملكه الإنسان لا يحصل له من جهته منفعة ، فإن هذا كذب في الأمور الدينية والدنيوية .

وهذه النصوص النافية للظلم ثبت العدل في الجزاء وأنه لا يبخس عامل عمله .

وكذلك قوله فيمن عاقبهم :

﴿وَمَا ظلمنَاهُمْ وَلَكُنْ ظلَّمُوا أَنفُسَهُمْ فَمَا أَغْنَتْ عَنْهُمْ آلَهَتْهُمْ الَّتِي يَدْعُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ مِنْ شَيْءٍ﴾ <sup>(٣)</sup>.

وقوله :

(١) رواه البخاري (٤٩٦/٣) ، ومسلم (١٩٢٧) ، وأبي داود في الموطأ (٩٨٠/٢) وعندهم زيادة (يمعن أحدهم نومه ، وطعامه ، وشرابه ، فإذا قضى أحدهم نهضته من وجهه ، فليتعجل إلى أهله) .  
ورواه أحمد في المسند (٢/٢٣٦ - ٤٤٥ - ٤٩٦) ، والبيهقي في السنن (٥/٢٥٩) وفي الأدب (٨٢٠) ، والبغوي في شرح السنة (٢٦٨٧) .

(٢) سورة الأنعام ، الآية : ١٦٤ .

(٣) سورة هود ، الآية : ١٠١ .

﴿وَمَا ظلمُنَاهُمْ وَلَكِنْ كَانُوا هُمُ الظَّالِمُونَ﴾<sup>(١)</sup>.

بين أن عقاب المجرمين عدلاً لذنبهم لا لأننا ظلمناهم فعاقبناهم بغير ذنب.  
والحديث الذي في السنن:

لو عذب الله أهل سماواته وأرضه لعذبهم وهو غير ظالم لهم، ولو رحمنهم  
ل كانت رحمته لهم خيراً من أعمالهم.

يبين أن العذاب لو وقع لكان لاستحقاقهم ذلك، لا لكونه بغير ذنب. وهذا  
يبين أن من الظلم المنفي عقوبة من لم يذنب وكذلك قوله تعالى:

﴿وَقَالَ الَّذِي آمَنَ يَا قَوْمَ إِنِّي أَخَافُ عَلَيْكُمْ مِثْلُ يَوْمِ الْأَزْرَابِ مُثْلُ دَأْبِ قَوْمٍ  
نُوحٍ وَعَادٍ وَثَمُودٍ وَالَّذِينَ مِنْ بَعْدِهِمْ وَمَا اللَّهُ يَرِيدُ ظَلَمًا لِلْعَبَادِ﴾<sup>(٢)</sup>.

يبين أن هذا العقاب لم يكن ظلماً لاستحقاقهم ذلك، وأن الله لا يريد  
الظلم، والأمر الذي لا يمكن القدرة عليه لا يصلح أن يمدح الممدوح بعدم إرادته،  
 وإنما يكون المدح بترك الأفعال إذا كان الممدوح قادراً عليها، فعلم أن الله قادر  
على ما نزع نفسه عنه من الظلم وبذلك يصح قوله:  
(إني حرمت الظلم على نفسي)<sup>(٣)</sup>.

وأن التحرير هو المنع، وهذا لا يجوز أن يكون فيما هو ممتنع لذاته، فلا  
يصلح أن يقال: حرمت على نفسي أو منعت نفسي من خلق مثلي، أو جعل  
المخلوقات خالفة ونحو ذلك من المحالات.

وأكثر ما يقال في تأويل ذلك ما معناه: أنني أخبرت عن نفسي بأن ما لا يكون  
مقدوراً لا يكون مني، وهذا المعنى مما يتيقن المؤمن أنه ليس مراد الله، وأنه  
يجب تزييه الله ورسوله عن إرادة مثل هذا المعنى الذي لا يليق الخطاب بمثله، إذ  
هو مع كونه شبه التكرير وإيضاح الواضح ليس فيه مدح ولا ثناء ولا ما يستفيد  
المستمع، فعلم أن الذي حرمه على نفسه هو أمر مقدور عليه، لكنه لا يفعله لأنه  
حرمه على نفسه، وهو سبحانه مترى عن فعله مقدس عنه.

(١) سورة الزخرف، الآية: ٧٦.

(٢) سورة غافر، الآية: ٣١.

(٣) سبق تخربيجه.

يبين ذلك أن ما قاله الناس حدود الظلم يتناول هذا دون ذلك كقول بعضهم:  
[الظلم وضع الشيء في غير موضعه].

كقولهم [من أشبه أباه فما ظلم] أي مما وضع الشبه غير موضعه.

ومعلوم أن الله سبحانه حكم عدل لا يضع الأشياء إلا مواضعها، ووضعها غير مواضعها ليس ممتنعاً لذاته، بل هو ممكّن لكنه لا يفعله لأنّه لا يريده، بل يكرره ويغضه إذ قد حرمه على نفسه.

وكذلك من قال الظلم إضرار غير مستحق فإن الله لا يعاقب أحداً بغير حق، وكذلك من قال هو نقص الحق وذكر أن أصله النقص. كقوله:  
﴿كُلْتَا الْجَنْتَيْنِ أَتَتْ أَكْلَهَا وَلَمْ تَظْلِمْ مِنْهُ شَيْئاً﴾<sup>(١)</sup>.

وأما من قال التصرف في ملك الغير فهذا ليس بمطرد ولا منعكس، فقد يتصرف الإنسان في ملك غيره بحق ولا يكون ظالماً، وقد يتصرف في ملكه بغير حق فيكون ظالماً. وظلم العبد نفسه كثير في القرآن.

وكذلك من قال فعل المأمور خلاف ما أمر به ونحو ذلك إن سلم صحة مثل هذا الكلام فالله سبحانه قد كتب على نفسه الرحمة، وحرم على نفسه الظلم، فهو لا يفعل خلاف ما كتب، ولا يفعل ما حرم، وليس هذا الجواب موضع بسط هذه الأمور التي نبهنا عليها فيه وإنما نشر إلى النكت.

### القول السديد في نفي الظلم عن الله:

وبهذا يتبيّن القول المتوسط، وهو أن الظلم الذي حرمه الله على نفسه مثل أن يترك حسناً المحسن فلا يجزيه بها، ويعاقب البريء على ما لم يفعل من السيئات ويعاقب هذا بذنب غيره، أو يحكم بين الناس بغير القسط ونحو ذلك من الأفعال التي ينزع رب لقسطه وعدله وهو قادر عليها، وإنما استحق الحمد والثناء لأنه ترك هذا الظلم وهو قادر عليه، وكما أن الله منزه عن صفات النقص والعيب فهو أيضاً منزه عن أفعال النقص والعيب.

وعلى قول الفريق الثاني: ما ثم فعل يجب تنزيه الله عنه أصلاً، والكتاب

(١) سورة الكهف، الآية: ٣٣

والسنة وإجماع سلف الأمة وأئمتها يدل على خلاف ذلك.  
ولكن متكلمو الإثبات لما ناظروا متكلمي النفي ألمزوهם لوازم لم ينفصلوا عنها إلا بمقابلة الباطل بالباطل، وهذا مما عابه الأئمة وذموه.

كما عاب «الأوزاعي»<sup>(١)</sup> و«الزبيدي»<sup>(٢)</sup> و«الشوري»<sup>(٣)</sup> و«أحمد بن حنبل»<sup>(٤)</sup> وغيرهم مقابلة القدرية بالغلو في الإثبات، وأمروا بالاعتراض بالكتاب والسنّة، وكما عابوا أيضاً على من قابل «الجهمية»<sup>(٥)</sup> نفاث الصفات بالغلو في الإثبات حتى دخل في تمثيل الخالق بالمخلوق.

وقد بسطنا الكلام في هذا وهذا وذكرنا كلام السلف والأئمة في هذا في غير هذا الموضع، ولو قال قائل هذا مبني على مسألة تحسين العقل وتقييده، فمن قال: العقل يعلم به حسن الأفعال وقبحها، فإنه يتزهّر الرب عن بعض الأفعال، ومن قال: لا يعلم ذلك إلا بالسمع، فإنه يجوز جميع الأفعال لعدم النهي في حقه قبل له: ليس بناء هذا على تلك بلازم وبتقدير لزومها ففي تلك تفصيل وتحقيق قد بسطناه في موضعه.

وذلك أنا فرضنا أنا نعلم بالعقل حسن بعض تلك الأفعال وقبحها لكن العقل لا يقول إن الخالق كالمخلوق حتى يكون ما جعله حسناً لهذا أو قبيحاً له جعله حسناً للآخر وقبيحاً له، كما يفعل مثل ذلك القدرية لما بين الرب والعبد من الفروق الكثيرة.

وإن فرضنا أن حسن الأفعال وقبحها لا يُعلم إلا بالشرع، فالشرع قد دل على

(١) الأوزاعي: عبد الرحمن بن عمرو، أبو عمرو: إمام الديار الشامية في الفقه والزهد، وأحد الكتاب المترسلين، له كتاب «السنن» في الفقه، و«المسائل» توفي (١٥٧ هـ).

(٢) الزبيدي: لم تستطع تحديده.

(٣) الشوري: هو سفيان بن سعيد بن مسروق، أبو عبد الله، أمير المؤمنين في الحديث، كان سيد أهل زمانه في علوم الدين والتقوى، وكان آية في الحفظ، من كتبه «الجامع الكبير»، «الجامع الصغير» وكتاب في «الفرائض» توفي (١٦١ هـ).

(٤) الجهمية: تنسب إلى جهم بن صفوان ت ٧٤٥ م) قالوا مع المرجنة بأن الإيمان محله القلب، ونفوا مع المعتزلة عن الله كل وصف يجوز إطلاقه على غيره كالوجود والحياة والعدم، وجوزوا وصفه فقط بما يخصّ به من صفات الأفعال كالخلق، وذهبوا إلى أن كلام الله حادث، ووافقو الجبرية بقولهم إن أعمال الإنسان يخلقها الله.

أن الله قد نزه نفسه عن أفعال وأحكام، فلا يجوز أن يفعلها تارة بخبره مثنياً على نفسه بأنه لا يفعلها، وتارة يخبره أنه حرمتها على نفسه وهذا يبين المسألة الثانية.

## اختلاف الناس حول أفعال الله عز وجل:

فقول: الناس لهم في أفعال الله باعتبار ما يصلح منه ويجوز وما لا يجوز منه ثلاثة أقوال: طرفة، ووسط:

فالطرف الواحد طرف القدرية: وهم الذين حجروا عليه أن يفعل إلا ما ظنوا بعقلهم أنه الجائز له، حتى وضعوا شريعة التعديل والتجميز، فأوجبوا عليه بعقلهم أموراً كثيرة، وحرموا عليه بعقلهم أموراً كثيرة، لا يعني أن العقل أمر له وناءٌ فإن هذا لا ي قوله عاقل، بل يعني أن تلك الأفعال مما علم بالعقل وجوبها وتحريمها، ولكن أدخلوا في ذلك المنكرات ما بنوه على بدعهم في التكذيب بالقدر وتوابع ذلك.

والطرف الثاني: طرف الغلاة في الرد عليهم، وهم الذين قالوا: لا ينزع الله عن فعل من الأفعال، ولا نعلم وجه امتناع الفعل منه إلا من جهة خبره أنه لا يفعله المطابق لعلمه بأنه لا يفعله، وهؤلاء منعوا حقيقة ما أخبر به من أنه كتب على نفسه الرحمة، وحرم على نفسه الظلم.

قال الله تعالى:

﴿وإِذَا جَاءَكُمُ الَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِآيَاتِنَا فَقُلْ سَلَامٌ عَلَيْكُمْ كُتِبَ رَبُّكُمْ عَلَى نَفْسِهِ الرَّحْمَةُ﴾<sup>(۱)</sup>.

وفي الصحيحين عن «أبي هريرة» رضي الله عنه عن النبي ﷺ قال: (إن الله لما قضى الخلق كتب على نفسه كتاباً فهو موضوع عنده فوق العرش أن رحمتي تغلب غضبي)<sup>(۲)</sup>.

ولم يعلم هؤلاء أن الخبر المجرد المطابق للعلم لا يبين وجه فعله وتركه، إذ

(۱) سورة الأنعام، الآية: ۵۴.

(۲) رواه البخاري (۳۲۵/۱۲)، ومسلم (۲۷۵۱)، والترمذى (۳۵۳۷)، ورواه ابن أبي شيبة في كتاب العرش (۷۱).

العلم يطابق المعلوم فعله بأنه يفعل هذا ليس فيه تعرض لأنَّه كتب هذا على نفسه وحرم هذا على نفسه، كما لو أخبر عن كائن من كان أنه يفعل كذا ولا يفعل كذا لم يكن في هذا بيان لكونه محموداً ممدوداً على فعل هذا وترك هذا، ولا في ذلك ما يبين قيام المقتضى لهذا والمانع من هذا.

فإن الخبر المحسن كاشف عن المخبر عنه، ليس فيه بيان ما يدعو إلى الفعل ولا إلى الترك.

بخلاف قوله: كتب على نفسه الرحمة وحرم على نفسه الظلم، فإن التحرير مانع من الفعل، وكتابته على نفسه داعية إلى الفعل، هذا بين واضح إذ ليس المراد بذلك مجرد كتابته أنه يفعل (وهو كتابة التقدير) كما قد ثبت في الصحيح أنه قدر مقادير الخلائق قبل أن يخلق السموات والأرض بخمسين ألف سنة وكان عرشه على الماء.

فإنه قال: كتب على نفسه الرحمة، ولو أريد كتابة التقدير لكان قد كتب على نفسه الغضب، كما كتب على نفسه الرحمة، إذا كان المراد مجرد الخبر عمما سيكون، ولكن قد حرم على نفسه كل ما لم يفعله من الإحسان كما حرم الظلم، وكما أن الفرق ثابت في حقنا بين قوله:

﴿كتب عليكم القصاص في القتل﴾<sup>(١)</sup>.

وبين قوله:

﴿وكل شيء فعلوه في الزبر﴾<sup>(٢)</sup>.

وقوله:

﴿ما أصاب من مصيبة في الأرض ولا في أنفسكم إلا في كتاب من قبل أن نبرأها﴾<sup>(٣)</sup>.

وقوله:

(١) سورة البقرة، الآية: ١٧٨.

(٢) سورة القمر، الآية: ٥٢.

(٣) سورة الحديد، الآية: ٢٢.

(فَيَعْثِثُ إِلَيْهِ الْمَلَكُ فَيُؤْمِرُ بِأَرْبِعَ كَلْمَاتٍ فَيَقَالُ لَهُ أَكْتُبْ رَزْقَهُ وَأَجْلَهُ وَعَمَلَهُ وَشَقِّيْ أَمْ سَعِيدٌ) <sup>(١)</sup>.

فهكذا الفرق أيضاً ثابت في حق الله. ونظير ما ذكره من كتابته على نفسه كما تقدم قوله تعالى :

«وَكَانَ حَقًا عَلَيْنَا نَصْرُ الْمُؤْمِنِينَ» <sup>(٢)</sup>.

وقول النبي ﷺ في الحديث الصحيح :

(يَا مُعاذًا) أَتَدْرِي مَا حَقُّ اللَّهِ عَلَى عَبْدِهِ؟ قَلْتَ: اللَّهُ وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ قَالَ: حَقُّهُ عَلَيْهِمْ أَنْ يَعْبُدُوهُ وَلَا يُشَرِّكُوا بِهِ شَيْئًا، أَتَدْرِي مَا حَقُّ الْعَبَادِ عَلَى اللَّهِ إِذَا فَعَلُوا ذَلِكَ؟ قَلْتَ: اللَّهُ وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ قَالَ: حَقُّهُمْ عَلَيْهِ أَلَا يَعْذِبُهُمْ) <sup>(٤)</sup>.

ومنه قوله في غير حديث :

(كَانَ حَقًا عَلَى اللَّهِ أَنْ يَفْعُلَ بِهِ كَذَا) <sup>(٥)</sup>.

فهذا الحق الذي عليه هو أحقّه على نفسه بقوله، ونظيره تحريمه على نفسه، وإيجابه على نفسه ما أخبر به من قسيمه ليفعلن وكلمته السابقة.

كتابه :

«وَلَوْلَا كَلْمَةُ سَبَقَتْ مِنْ رَبِّكَ» <sup>(٦)</sup>.

وقوله :

«لِلْمُلَائِكَةِ جَهَنَّمُ» <sup>(٧)</sup>.

«وَلِنَهَلْكَنِ الظَّالِمِينَ» <sup>(٨)</sup>.

(١) رواه البخاري (١١/٤١٧)، ومسلم (٢٦٤٣)، والترمذني (٢١٣٨)، وأبو داود (٤٧٠٨).

(٢) سورة الروم، الآية: ٤٧.

(٣) هو الصحابي الجليل معاذ بن جبل.

(٤) و(٥) رواه البخاري (١٣/٣٠٠)، ومسلم (٣٠) والترمذني (٢٦٤٥) وهو جزء من حديث أوله قول معاذ:

(كنت رُدْفَ النَّبِيِّ ﷺ، لَيْسَ بِيَنِي وَبِيَنِهِ إِلَّا مُؤْخِرَةُ الرُّحْلِ (أيَ الْخَشِبَةُ الَّتِي فِي آخِرِهِ)، قَالَ: يَا معاذَ بْنَ جَبَلَ، قَلْتَ: لَيْكَ يَا رَسُولَ اللَّهِ وَسَعْدِيْكَ...، ثُمَّ ذَكَرَ الْحَدِيثَ.

(٦) سورة يونس، الآية: ١٤.

(٧) سورة ص، الآية: ٨٥.

(٨) سورة إبراهيم، الآية: ١٣.

﴿فَالَّذِينَ هَاجَرُوا وَأَخْرَجُوا مِنْ دِيَارِهِمْ وَأَوْذُوا فِي سَبِيلِي وَقَاتَلُوا وَقُتِلُوا لَا كَفَرُنَّ عَنْهُمْ سَيِّئَاتِهِمْ وَلَا دُخُلُّهُمْ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ﴾<sup>(١)</sup>.

ونحو ذلك من صيغ القسم المتضمنة معنى الإيجاب والمعنى بخلاف القسم المتضمن للخبر الممحض .  
ولهذا قال الفقهاء :

﴿[اليمين إما أن توجب حقاً، أو منعاً، أو تصديقاً، أو تكذيباً].  
وإذا كان معقولاً في الإنسان أنه يكون آمراً مأموراً.

ك قوله :  
﴿إِنَّ النَّفْسَ لِأَمْارَةٍ بِالسُّوءِ﴾<sup>(٢)</sup>.

وقوله :  
﴿وَأَمَّا مَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ وَنَهَى النَّفْسَ عَنِ الْهُوَى﴾<sup>(٣)</sup>.

مع أن العبد له آمر وناه فوقه ، والرب الذي ليس فوقه أحد لأن يتصور أن يكون هو الامر الكاتب على نفسه الرحمة والنافي المحرم على نفسه الظلم أولى وأخرى ، وكتابته على نفسه ذلك تسلتزم إرادته لذلك ومحبته له ورضاه بذلك ، وتحريمها الظلم على نفسه يستلزم بغضه لذلك وكراحته له ، وإرادته ومحبته للفعل توجب وقوعه منه وبغضه له وكراحتة ، لأن فعله يمنع وقوعه منه .

فاما ما يحبه ويبغضه من أفعال عباده فذلك نوع آخر فرق بين فعله هو وبين ما هو مفعول مخلوق له ، وليس في مخلوقه ما هو ظلم منه ، وإن كان بالنسبة إلى فاعله الذي هو الإنسان هو ظلم ، كما أن أفعال الإنسان هي بالنسبة إليه تكون سرقة وزنا وصلة وصومة والله خالقها بمشيئته ، وليس بالنسبة إليه كذلك ، إذ هذه الأحكام هي للفاعل الذي قام به هذا الفعل ، كما أن الصفات هي صفات للموصوف الذي قامت به لا للخالق الذي خلقها وجعلها صفات .

(١) سورة آل عمران ، الآية : ١٩٥ .

(٢) سورة يوسف ، الآية : ٥٣ .

(٣) سورة النازعات ، الآية : ٤٠ .

## الله خالق كل الأفعال! فكيف يخلق الظلم؟؟

والله تعالى خلق كل صانع وصنعته كما جاء في الحديث، وهو خالق كل موصوف وصفته، ثم صفات المخلوقات ليست صفات له كالألوان والطعم والروائح لعدم قيام ذلك به، وكذلك حركات المخلوقات ليست حركات له ولا أفعالاً له بهذا الاعتبار لكونها مفعولات هو خلقها، وبهذا الفرق تزول شبه كثيرة.

والأمر الذي كتبه على نفسه يستحق عليه الحمد والثناء وهو مقدس عن ترك هذا الذي لو ترك لكان تركه نقصاً.

وكذلك الأمر الذي خرمه على نفسه يستحق الحمد والثناء على تركه وهو مقدس عن فعله الذي لو كان لأوجب نقصاً.

وهذا كله بين والله الحمد عند الذين أوتو العلم والإيمان، وهو أيضاً مستقر في قلوب عموم المؤمنين، ولكن القدرة شبهوا على الناس بشبههم فقابلتهم من قابلهم بنوع من الباطل كالكلام الذي كان السلف والأئمة يذمونه وذلك أن المعتزلة قالوا:

[قد حصل الاتفاق على أن الله ليس بظالم كما دل عليه الكتاب والسنة].  
والظالم منْ فعل الظلم، كما أن العادل منْ فعل العدل، هذا هو المعروف عند الناس من مسمى هذا الاسم سمعاً وعقولاً قالوا:

[لو كان الله خالقاً لأفعال العباد التي هي الظلم لكان ظالماً].

فعارضهم هؤلاء بأن قالوا:

[ليس الظلم من فعل الظلم، بل الظلم من قام به].

وقال بعضهم:

[الظالم من اكتسب الظلم وكان منهياً عنه].

وقال بعضهم:

[الظلم منْ فعل محرماً عليه، أو ما نهي عنه].

ومنهم من قال:

[منْ فعل الظلم].

وهؤلاء يعنون أن يكون الناهي له والممحون عليه غيره الذي يجب عليه طاعته ولهذا كان تصور الظلم منه ممتنعاً عندهم لذاته، كامتناع أن يكون فوقه أمر له وناء ويمتنع عند الطائفتين أن يعود إلى الرب من أفعاله حكم نفسه، وهؤلاء لم يمكنهم أن ينazuوا أولئك في أن العادل من فعل العدل بل سلموا ذلك لهم، وإن نازعهم بعض الناس منازعة عنادية.

والذي يكشف تلبيس المعتزلة أن يقال لهم: **الظالم والعادل الذي يعرفه الناس وإن كان فاعلاً للظلم والعدل**، فذلك يأثم به أيضاً ولا يعرف الناس من يسمى ظالماً ولم يقم به الفعل الذي صار به ظالماً.

بل لا يعرفون ظالماً إلا من قام به الفعل الذي فعله وبه صار ظالماً، وإن كان فعله متعلقاً بغيره، وله مفعول منفصل عنه، لكن لا يعرفون الظلالم إلا أن يكون قد قام به ذلك، فكونكم أخذتم في حد الظلم أنه من فعل الظلالم وعيتكم بذلك من فعله في غيره، فهذا تلبيس وإفساد للشرع والعقل واللغة كما فعلتم في مسمى المتكلم، حيث قلتم: هو من فعل الكلام ولو في غيره، وجعلتم من أحدث كلاماً منفصلاً عنه قائماً بغيره متكلماً وإن لم يقم به هو كلام أصلاً، وهذا من أعظم البهتان والقرمطة والسفسطة، ولهذا ألزمهم السلف أن يكون ما أحدثه من الكلام في الجمادات، وكذلك أيضاً ما خلقه في الحيوانات.

ولا يفرق حيثند بين نطق وأنطق وإنما قالت الجلود:  
أنطقها الله الذي أنطق كل شيء.  
ولم تقل نطق الله بذلك.

ولهذا قال من قال من السلف «كسليمان بن داود الهاشمي»<sup>(١)</sup> وغيره ما معناه: أنه على هذا يكون الكلام الذي خلق في «فرعون» حتى قال أنا ربكم الأعلى، كالكلام الذي خلق في الشجرة حتى قالت:  
إنني أنا الله لا إله إلا أنا.

فإما أن يكون «فرعون» محقاً، أو تكون الشجرة «كفرعون»، وإلى هذا المعنى

---

(١) سليمان بن داود الهاشمي، أبو أيوب العباسي: من كبار الأئمة، وكان من عقلاه الرجال، قال عنه أحمد بن حنبل: كان يصلح للخلافة. توفي (٢١٩ هـ).

ينحو الاتحادية من «الجهمية» وينشدون.

وكل كلامٍ في الوجود كلامٌ سواءً علينا نثره ونظامه.

وهذا يستوعب أنواع الكفر ولهذا كان من الأمر البين للخاصة وال العامة أن من قال: المتكلم لا يقوم به كلاماً أصلاً، فإن حقيقة قوله، إنه ليس بمتكلم، إذ ليس المتكلم إلا هذا. ولهذا كان أولوهم يقولون: ليس بمتكلم، ثم قالوا: هو متكلم بطريق المجاز، وذلك لما استقر في الفطر أن المتكلم لا بد أن يقوم به كلام وإن كان مع ذلك فاعلاً له كما يقوم بالإنسان كلامه وهو كاسب له.

أما أن يجعل مجرد إحداث الكلام في غيره كلاماً له فهذا هو الباطل، وهكذا القول في الظلم. فهبه أن الظالم من فعل الظلم، فليس هو من فعله في غيره ولم يقم به فعل أصلاً، بل لا بد أن يكون قد قام به فعل وإن كان متعدياً إلى غيره فهذا جواب.

ثم يُقال لهم: الظلم فيه نسبة وإضافة، فهو ظلم من الظالم بمعنى أنه عدوان وبغي منه، وهو ظلم للمظلوم بمعنى أنه بغي واعتدى عليه، وأما من لم يكن متعدى عليه به ولا هو منه عدوان على غيره فهو في حقه ليس بظلم لا منه ولا له.

والله سبحانه وتعالى إذا خلق أفعال العباد فذلك من جنس خلقه لصفاتهم، فهم الموصوفون بذلك فهو سبحانه إذا جعل بعض الأشياء أسود، وبعضها أبيض، أو طويلاً، أو قصيراً، أو متحركاً، أو ساكناً، أو عالماً، أو جاهلاً، أو قادراً، أو عاجزاً، أو حياً، أو ميتاً، أو مؤمناً، أو كافراً، أو سعيداً، أو شقياً، أو ظالماً، أو مظلوماً، كان ذلك المخلوق هو الموصوف بأنه الأبيض، والأسود، والطويل، والقصير، والحي، والميت، والظالم، والمظلوم، ونحو ذلك. والله سبحانه لا يوصف بشيء من ذلك وإنما إحداثه للفعل هو ظلم من شخص وظلم لآخر بمنزلة إحداثه الأكل والشرب الذي هو أكل من شخص وأكل لآخر، وليس هو بذلك أكلولاً وناظرها هذا كثيرة.

وإن كان في خلق أفعال العباد لازمها أو متعدديها حكم بالغة، كما له حكمة بالغة في خلق صفاتهم وسائر المخلوقات، لكن ليس هذا موضع تفصيل ذلك وقد ظهر بهذين الوجهين تدليس «القدريّة».

وأما تلك الحدود التي عورضاً بها فهي دعاً ومخالفة أيضاً للمعلوم من

الشرع واللغة والعقل، أو مشتملة على نوع من الإجمال، فإن قول القائل: الظالم من قام به الظلم، يقتضي أنه لا بد أن يقوم به، لكن يقال له وإن لم يكن فاعلاً له أمراً له: لا بد أن يكون فاعلاً له مع ذلك، فإن أراد الأول كان اقتصاره على تفسير الظلم كاقتصر أولئك على تفسير الظالم في فعل الظلم.

والذي يعرفه الناس عامهم وخاصهم أن الظالم فاعل للظلم، وظلمه فعل قائم به، وكل من الفريقين جحد بعض الحق، وأما قولهم من فعل محظياً عليه أو منهياً عنه ونحو ذلك فالإطلاق صحيح، لكن يقال: قد دل الكتاب والسنة على أن الله تعالى كتب على نفسه الرحمة، وكان حقاً عليه نصر المؤمنين، وكان حقاً عليه أن يجزي المطيعين، وأنه حرم الظلم على نفسه فهو سبحانه الذي حرم بنفسه على نفسه الظلم، كما أنه هو الذي كتب بنفسه على نفسه الرحمة، لا يمكن أن يكون غيره محظياً عليه أو موجباً عليه فضلاً عن أن يعلم ذلك بعقل أو غيره، وإذا كان كذلك فهذا الظلم الذي حرمه على نفسه هو ظلم بلا ريب، وهو أمر ممكناً مقدور عليه، وهو سبحانه يتركه مع قدرته عليه بمشيئته واختياره، لأنه عادل ليس بظالم كما يترك عقوبة الأنبياء والمؤمنين وكما يترك أن يحمل البريء ذنوب المعتدين.

### من عدل الله تعالى أنْ حرم الظلم :

قوله:

(وجعلته بينكم محظياً فلا تظالموا) <sup>(١)</sup>.

ينبغي أن يعرف أن هذا الحديث شريف القدر، عظيم المنزلة، ولهذا كان الإمام أحمد<sup>٢</sup> يقول: [هو أشرف حديث لأهل الشام].

وكان أبو إدريس الخولاني<sup>٣</sup> إذا حدث به جثا على ركبتيه.

ورواية «أبي ذر» (ما أظلمت الخضراء ولا أقلت الغبراء أصدق لهجة منه)<sup>(٤)</sup>

(١) سبق تخريرجه.

(٢) أبو إدريس الخولاني: عاذ الله بن عبد الله بن عمرو الخولاني الدمشقي، تابعي فقيه، كان واعظ أهل دمشق وقاصدهم في خلافة عبد الملك هو الذي ولاه القضاء في دمشق. توفي (٨٠ هـ).

(٣) رواه الترمذى (٣٨٠٨) و(٣٨٠٤).

وهو من الأحاديث الإلهية التي رواها الرسول ﷺ عن ربِّه، وأخبر أنها من كلام الله تعالى وإن لم تكن قرآنًا.

وقد جمع في هذا الباب «زاهر الشحامي»<sup>(١)</sup>، و«عبد الغني المقدسي»<sup>(٢)</sup> و«أبو عبد الله المقدسي»<sup>(٣)</sup> وغيرهم.

وهذا الحديث قد تضمن من قواعد الدين العظيمة في العلوم والأعمال والأصول والفروع فإن تلك الجملة الأولى وهي قوله ﷺ: (حرمت الظلم على نفسي).

يتضمن جل مسائل الصفات والقدر إذا أعطيت حقها من التفسير، وإنما ذكرنا فيها ما لا بد منه من التنبيه عليه من أوائل النكت الجامعة. وأما هذه الجملة الثانية وهي قوله ﷺ:

(وجعلته بينكم محرباً فلا تظالموا)<sup>(٤)</sup>.

فإنها تجمع الدين كله فإن ما نهى الله عنه راجع إلى الظلم، وكل ما أمر به راجع إلى العدل ولهذا قال تعالى :

﴿لَقَدْ أَرْسَلْنَا رَسُلًا بِالْبَيِّنَاتِ وَأَنْزَلْنَا مَعَهُمُ الْكِتَابَ وَالْمِيزَانَ لِيَقُومَ النَّاسُ بِالْقِسْطِ وَأَنْزَلْنَا الْحَدِيدَ فِيهِ بَأْسٌ شَدِيدٌ وَمَنْافِعٌ لِلنَّاسِ وَلِيَعْلَمَ اللَّهُ مِنْ يَنْصُرُهُ وَرَسُلُهُ بِالْغَيْبِ﴾<sup>(٥)</sup>.

فأخبر أنه أرسل الرسل وأنزل الكتاب والميزان لأجل قيام الناس بالقسط وذكر

=  
الحضراء: السماء، والغبراء: الأرض.

(١) زاهر الشحامي : هو زاهر بن طاهر بن محمد النيسابوري : مسند خراسان ومحدثها ، كان ذا حب للرواية ، وروى الكثير ، وخرج ، وجمع ، وانتقى لنفسه «السباعيات» و«السداسيات» توفى (٥٣٣ هـ).

(٢) عبد الغني المقدسي بن عبد الواحد ، أبو محمد : حافظ للحديث ، ومن العلماء برجاته ، انتقل صغيراً إلى دمشق ، رحل إلى بلاد كثيرة . من مؤلفاته «الكمال في أسماء الرجال» ، «الدرة المضية في السيرة النبوية» ، «عملة الأحكام من كلام خير الأنام» توفى (٦٠٠ هـ).

(٣) أبو عبد الله المقدسي : محمد بن عبد الواحد ، المقدسي الأصل ، ضياء الدين : عالم بالحديث ، مؤرخ ، من أهل دمشق ، مولداً ووفاة ، من كتبه «الأحكام» ، «فضائل الأعمال» . توفى (٦٤٣ هـ).

(٤) سبق تخرجه.

(٥) سورة الحديد ، الآية : ٢٥ .

أنه أنزل الحديد الذي به ينصر هذا الحق فالكتاب يهدي والسيف ينصر «وكفى بربك هادياً ونصيراً»<sup>(١)</sup>.

ولهذا كان قوام الناس بأهل الكتاب وأهل الحديد كما قال من قال من السلف صنفان إذا صلحوا صلح الناس : الأمراء والعلماء.

وقالوا في قوله تعالى :

﴿أطِيعُوا اللَّهَ وَأطِيعُوا الرَّسُولَ وَأُولَئِكُمْ أَنْكَمُ﴾<sup>(٢)</sup>.

أقوالاً تجمع العلماء والأمراء، ولهذا نص الإمام «أحمد» وغيره على دخول الصنفين في هذه الآية، إذ كل منهما تجب طاعته فيما يقوم به من طاعة الله.

وكان نواب رسول الله ﷺ في حياته «كعلى» و«معاذ» و«أبي موسى»<sup>(٣)</sup> و«عتاب بن أسيد»<sup>(٤)</sup> و«عثمان بن أبي العاص»<sup>(٥)</sup> وأمثالهم يجمعون الصنفين، وكذلك خلفاؤه من بعد «كأبي بكر» و«عمر» و«عثمان» و«علي» ونوابهم.

ولهذا كانت السنة أن الذي يصلى بالناس هو صاحب الكتاب، والذي يقوم بالجهاد هو صاحب الحديد. إلى أن تفرق الأمر بعد ذلك، فإذا تفرق صار كل من قام بأمر الحرب من جهاد الكفار وعقوبات الفجار يجب أن يطاع فيما أمر به من طاعة الله في ذلك، وكذلك من قام بالكتاب بتبلیغ أخباره وأوامره وبيانها يجب أن يصدق ويطيع فيما أخبر به من الصدق في ذلك وفيما يأمر به من طاعة الله في ذلك.

(١) سورة الفرقان، الآية: ٣١.

(٢) سورة النساء، الآية: ٥٩.

(٣) هو أبو موسى الأشعري رضي الله عنه.

(٤) عتاب بن أسيد، أبو عبد الرحمن، والـ أموي قرشي مكي، من الصحابة، كان شجاعاً عاقلاً، من أشراف العرب في صدر الإسلام، أسلم يوم فتح مكة، واستعمله النبي ﷺ عليها عند مخرجه إلى حنين، وكان عمره (٢١ سنة)، وأقره أبو بكر، فاستمر فيها إلى أن مات يوم مات أبو بكر، توفي حوالي (٢٣ هـ).

(٥) عثمان بن أبي العاص : من ثقيف، صحابي من أهل الطائف، أسلم في وفد ثقيف، فاستعمله النبي ﷺ على الطائف، فبقي إلى عمله إلى أيام عمر، وكتب له أن يستخلف على الطائف، من أحب، له فتوح وغزوات بالهند وفارس، وفي البصرة موضع يقال له «شط عثمان» منسوب إليه، وهو الذي منع ثقيفاً عن الرادة. توفي (٥١ هـ).

والمقصود هنا أن المقصود بذلك كله هو أن يقوم الناس بالقسط، ولهذا لما كان المشركون يحرمون أشياء ما أنزل الله بها من سلطان ويأمرون بأشياء ما أنزل الله بها من سلطان أنزل الله في سورة «الأنعام» و«الأعراف» وغيرهما يذمهم على ذلك، وذكر ما أمر به هو وما حرم هو فقال:

﴿فَلْ أُمِرْ رَبِّيْ بِالْقَسْطِ وَأَقِيمُوا وَجْهُكُمْ عِنْدَ كُلِّ مَسْجِدٍ وَادْعُوهُ مُخْلِصِينَ لِهِ الدِّين﴾<sup>(١)</sup>.

وقال تعالى :

﴿فَلِإِنَّمَا حَرَمَ رَبِّيْ الْفَوَاحِشُ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ وَالْإِثْمُ وَالْبَغْيُ بِغَيْرِ الْحَقِّ وَأَنْ تَشْرِكُوا بِاللهِ مَا لَمْ يَنْزِلْ بِهِ سُلْطَانًا وَأَنْ تَقُولُوا عَلَى اللَّهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ﴾<sup>(٢)</sup>.

وهذه الآية تجمع أنواع المحرمات كما قد بناه في غير هذا الموضوع وتلك الآية تجمع أنواع المحرمات كما قد بناه في غير هذا الموضوع وتلك الآية تجمع أنواع الواجبات كما بناه أيضاً.

وقوله :

﴿أُمِرْ رَبِّيْ بِالْقَسْطِ وَأَقِيمُوا وَجْهُكُمْ عِنْدَ كُلِّ مَسْجِدٍ وَادْعُوهُ مُخْلِصِينَ لِهِ الدِّين﴾<sup>(٣)</sup>.

أمر مع القسط بالتوحيد الذي هو عبادة الله وحده لا شريك له، وهذا أصل الدين، وضده هو الذنب الذي لا يغفر.

قال تعالى :

﴿إِنَّ اللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَنْ يُشْرِكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَنْ يَشَاء﴾<sup>(٤)</sup>.

وهو الدين الذي أمر الله به جميع الرسل وأرسلهم به إلى جميع الأمم.

قال الله تعالى :

(١) سورة الأعراف، الآية: ٢٩.

(٢) سورة الأعراف، الآية: ٣٣.

(٣) سورة الأعراف، الآية: ٢٩.

(٤) سورة النساء، الآية: ٤٨.

﴿وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ مِنْ رَسُولٍ إِلَّا نَوْحِي إِلَيْهِ أَنَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا أَنَا  
فَاعْبُدُونِ﴾<sup>(١)</sup>.

وقال تعالى :

﴿وَاسْأَلْ مِنْ أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ مِنْ رَسُلَنَا أَجْعَلْنَا مِنْ دُونِ الرَّحْمَنِ آتِهِ  
يُعْبُدُونِ﴾<sup>(٢)</sup>.

وقال تعالى :

﴿وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَسُولًا أَنَّ اعْبُدُوا اللَّهَ وَاجْتَنَبُوا الطَّاغُوتَ﴾<sup>(٣)</sup>.

وقال تعالى :

﴿شَرَعْ لَكُمْ فِي الدِّينِ مَا وَصَّى بِهِ نُوحًا وَالَّذِي أَوْحَيْنَا إِلَيْكُمْ وَمَا وَصَّيْنَا بِهِ  
إِبْرَاهِيمَ وَمُوسَى وَعِيسَى أَنْ أَقِيمُوا الدِّينَ وَلَا تَتَفَرَّقُوا فِيهِ﴾<sup>(٤)</sup>.

وقال تعالى :

﴿يَا أَيُّهَا الرَّسُلُ كُلُّوا مِنَ الطَّيَّابَاتِ وَاعْمَلُوا صَالِحًا إِنِّي بِمَا تَعْمَلُونَ عَلِيمٌ وَإِنْ  
هَذِهِ أُمَّتُكُمْ أُمَّةٌ وَاحِدَةٌ وَأَنَا رَبُّكُمْ فَاقْتُلُونِ﴾<sup>(٥)</sup>.

ولهذا ترجم «البخاري»<sup>(٦)</sup> في صحيحه باب ما جاء في أن دين الأنبياء واحد،  
وذكر الحديث الصحيح في ذلك وهو الإسلام العام الذي اتفق عليه جميع النبيين  
قال نوح عليه السلام :

﴿وَأُمِرْتُ أَنْ أَكُونَ مِنَ الْمُسْلِمِينَ﴾<sup>(٧)</sup>.

وقال تعالى في قصة إبراهيم :

(١) الأنبياء، الآية: ٢٥.

(٢) سورة الزخرف، الآية: ٤٥.

(٣) سورة التحل، الآية: ٣٦.

(٤) سورة الشورى، الآية: ١٣.

(٥) سورة المؤمنون، الآية: ٥١.

(٦) الإمام البخاري : هو محمد بن إسماعيل صاحب الجامع الصحيح.

(٧) سورة النمل، الآية: ٩١.

﴿إِذْ قَالَ لَهُ رَبُّهُ أَسْلَمَ قَالَ أَسْلَمَ لِرَبِّ الْعَالَمِينَ وَوَصَّى بَهَا إِبْرَاهِيمَ بْنَهُ  
وَيَعْقُوبَ يَا بْنِي إِنَّ اللَّهَ اصْطَفَى لَكُمُ الدِّينَ فَلَا تَمُوتُنَ إِلَّا وَأَنْتُمْ مُسْلِمُونَ﴾<sup>(١)</sup>.

وقال موسى عليه السلام :

﴿يَا قَوْمَ إِنْ كَتَمْتُ آمِنْتُ بِاللَّهِ فَعَلَيْهِ تَوَكِّلُوا إِنْ كَتَمْتُ مُسْلِمِينَ﴾<sup>(٢)</sup>.

وقال تعالى :

﴿قَالَ الْحَوَارِيُّونَ نَحْنُ أَنْصَارُ اللَّهِ آمَنَا بِاللَّهِ وَأَشْهَدُ بِأَنَا مُسْلِمُونَ﴾<sup>(٣)</sup>.

وقال في قصة «بلقيس»<sup>(٤)</sup>.

﴿رَبِّ إِنِّي ظُلِمْتُ نَفْسِي وَأَسْلَمْتُ مَعَ سَلِيمَانَ اللَّهَ رَبِّ الْعَالَمِينَ﴾<sup>(٥)</sup>.

وقال :

﴿إِنَا أَنْزَلْنَا التُّورَةَ فِيهَا هُدًى وَنُورٌ يَحْكُمُ بِهَا النَّبِيُّونَ الَّذِينَ أَسْلَمُوا لِلَّذِينَ  
هَادُوا﴾<sup>(٦)</sup>.

وهذا التوحيد الذي هو أصل الدين هو أعظم العدل وضده وهو الشرك أعظم  
الظلم كما أخرجا في الصحيحين :

عن «عبد الله بن مسعود» قال :

لما نزلت هذه الآية :

﴿الَّذِينَ آمَنُوا وَلَمْ يُلْبِسُوا إِيمَانَهُمْ بِظُلْمٍ﴾<sup>(٧)</sup>.

شق ذلك على أصحاب النبي ﷺ وقالوا :

(١) سورة البقرة، الآية: ١٣١.

(٢) سورة يونس، الآية: ٨٤.

(٣) سورة آل عمران، الآية: ٥٢.

(٤) بلقيس : ملكة في اليمن . ورد ذكرها في كتاب الله عز وجل وقصتها مشهورة مع سيدنا سليمان عليه  
السلام والهدى . . . ثم تزوجها النبي سليمان عليه السلام . . .

(٥) سورة النمل، الآية: ٤٤.

(٦) سورة المائدة، الآية: ٤٤.

(٧) سورة الأنعام، الآية: ٨٢.

أَيُّنَا لَمْ يَظْلِمْ نَفْسَهُ؟ فَقَالَ: (أَلَمْ تَسْمَعُوا إِلَى قَوْلِ الْعَبْدِ الصَّالِحِ<sup>(١)</sup>، إِنَّ  
الشَّرَكَ لِظْلِمٍ عَظِيمٍ)<sup>(٢)</sup> وَفِي الصَّحِيحَيْنِ:  
عَنْ «ابْنِ مُسْعُودٍ» قَالَ:

«قَلْتُ يَا رَسُولَ اللَّهِ: أَيُّ الذَّنْبِ أَعْظَمُ؟ قَالَ: أَنْ تَجْعَلَ اللَّهَ بِنَدَاءً، وَهُوَ خَلَقَكَ،  
قَلْتُ: ثُمَّ أَيِّ؟ قَالَ: ثُمَّ أَنْ تَقْتُلَ وَلَذَكَ خَشْيَةً أَنْ يَطْعَمَ مَعْكَ، قَلْتُ: ثُمَّ أَيِّ؟ قَالَ  
أَنْ تَرْزِقَ بِحَلِيلَةٍ جَارِكَ»<sup>(٤)</sup>.

فَأَنْزَلَ اللَّهُ تَصْدِيقَ ذَلِكَ:

﴿وَالَّذِينَ لَا يَدْعُونَ مَعَ اللَّهِ إِلَهًاٌ آخَرَ وَلَا يَقْتَلُونَ النَّفْسَ إِلَّا  
بِالْحَقِّ وَلَا يَرْزُونَ﴾<sup>(٥)</sup> الآيَةُ.

### أنواع الظلم:

وقد جاء عن غير واحد من السلف وروي مرفوعاً:

(الظلْمُ ثَلَاثَةُ دُوَوْيَنْ؛ فَدِيوانٌ لَا يغْفِرُ اللَّهُ مِنْهُ شَيْئًا، وَدِيوانٌ لَا يَتْرُكُ اللَّهُ مِنْهُ  
شَيْئًا، وَدِيوانٌ لَا يَعْبَأُ اللَّهُ بِهِ شَيْئًا).

فَأَمَّا الديوان الذي لا يغفر الله منه شيئاً فهو الشرك، فإن الله لا يغفر أن يشرك  
به، وأمّا الديوان الذي لا يترك الله منه شيئاً فهو ظلم العباد بعضهم بعضاً، فإن الله  
لا بد أن ينصف المظلوم من الظالم، وأمّا الديوان الذي لا يعبأ الله به شيئاً فهو ظلم  
العبد نفسه فيما بينه وبين ربه<sup>(٦)</sup>.

(١) العبد الصالح: هو لقمان عليه السلام.

(٢) سورة لقمان، الآية: ١٣.

(٣) رواه البخاري (٨١/١)، ومسلم (١٢٤)، والترمذني (٣٠٦٩)، وأحمد في المسند (٤٢٤/١)،

(٤) رواه البخاري (٣٧٨/٨)، ومسلم (٨٦)، وأبي داود (٢٣١٠)، والترمذني (٣١٨١).  
وحليلة: زوجة.

(٥) سورة الفرقان، الآية: ٦٨.

(٦) رواه أحمد في المسند (٦/٢٤٠)، والحاكم في المستدرك (٤/٥٧٥)، والطبراني في مسنده  
(٢٨٢)، والبزار في كشف الأستار (٣٤٣٩)، والطبراني (مجمع الزوائد: ١٠/٣٤٨).

أي مغفرة هذا الضرب ممكناً بدون رضى الخلق، فإن شاء عذب هذا لظلم نفسه وإن شاء غفر له.

وقد بسطنا الكلام في هذه الأبواب الشريفة، والأصول الجامعة في القواعد، وبيننا أنواع الظلم، وبيننا كيف كان الشرك أعظم أنواع الظلم، وبيننا كيف كان الشرك أعظم أنواع الظلم، وسمى الشرك جليلة ودقيقة، فقد جاء في الحديث الشريف:

(الشرك في هذه الأمية أخفى من دبيب النمل).<sup>(١)</sup>

ورُوي أن هذه الآية نزلت في أهل الرياء:

«فمن كان يرجو لقاء ربه فليعمل عملاً صالحاً ولا يشرك بعبادة ربه أحداً».<sup>(٢)</sup>

وكان «شداد بن أوس»<sup>(٣)</sup> يقول:

(يا نعايا العرب، يا نعايا العرب، إنما أخافُ عليكم الرياء والشهوة الخفية)<sup>(٤)</sup>. قال «أبو داود السجستاني»<sup>(٥)</sup> صاحب السنن: [الشهوة الخفية: حب الرياسة].

وذلك أن حب الرياسة هو أصل البغي والظلم، كما أن الرياء هو من جنس الشرك أو مبدأ الشرك، والشرك أعظم من الفساد، كما أن التوحيد أعظم الصلاح ولهذا قال تعالى:

«إن فرعون علا في الأرض وجعل أهلها شيئاً يستضعف طائفة منهم يذبح أبناءهم ويستحي نساءهم إنه كان من المفسدين».<sup>(٦)</sup>

(١) رواه الحاكم في المستدرك (٢٩١/٢) وأبو يعلى في مسنده (٥٨/٥٩ - ٥٩/١)، وأبو نعيم في الحلية (٣/٢٦ - ٤١).

(٢) سورة الكهف، الآية: ١١٠.

(٣) شداد بن أوس، أبو يعلى: صحابي، من الأمراء، ولد عمر إمارة حمص، ولما قُتل عثمان اعتزل، وعكف على العبادة، كان فصيحاً حكيناً حليماً. توفي (٥٨ هـ).

(٤) رواه الطبراني (مجمع الزوائد: ٦/٢٥٥).

(٥) أبو داود السجستاني: صاحب كتاب السنن المعروف بسن أبي داود.

(٦) سورة القصص، الآية: ٤.

إلى أن ختم السورة بقوله:  
﴿تَلَكَ الدارُ الْآخِرَةِ نَجْعَلُهَا لِلَّذِينَ لَا يَرِيدُونَ عَلَوْا فِي الْأَرْضِ وَلَا  
فَسَادًا﴾<sup>(١)</sup>.

وقال:

﴿وَقَضَيْنَا إِلَى بَنِي إِسْرَائِيلَ فِي الْكِتَابِ لِتَفْسِدَنَّ فِي الْأَرْضِ مَرْتَبْنَ وَلِتَعْلَمَنَ عَلَوْا  
كَبِيرًا﴾<sup>(٢)</sup>.

وقال:

﴿مِنْ أَجْلِ ذَلِكَ كَتَبْنَا عَلَى بَنِي إِسْرَائِيلَ أَنَّهُ مَنْ قَتَلَ نَفْسًا بِغَيْرِ نَفْسٍ أَوْ فَسَادَ  
فِي الْأَرْضِ فَكَانَمَا قَتَلَ النَّاسَ جَمِيعًا وَمَنْ أَحْيَاهَا فَكَانَمَا أَحْيَ النَّاسَ جَمِيعًا﴾<sup>(٣)</sup>.

وقالت الملائكة:

﴿أَتَجْعَلُ فِيهَا مَنْ يَفْسُدُ فِيهَا وَيَسْفُكُ الدَّمَاءَ﴾<sup>(٤)</sup>.

فأصل الصلاح: التوحيد والإيمان، وأصل الفساد: الشرك والكفر كما قال عن المنافقين:

﴿وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ لَا تَفْسِدُوا فِي الْأَرْضِ قَالُوا إِنَّمَا نَحْنُ مُصْلِحُونَ أَلَا إِنَّهُمْ هُم  
المُفْسِدُونَ وَلَكِنْ لَا يَشْعُرُونَ﴾<sup>(٥)</sup>.

وذلك أن صلاح كل شيء أن يكون بحيث يحصل له وبه المقصود الذي يراد منه.

ولهذا يقول الفقهاء:

[العقد الصحيح: ما ترتب عليه أثره، وحصل به مقصوده، والفساد: ما لم يترتب عليه أثره، ولم يحصل به مقصوده].

(١) سورة القصص، الآية: ٨٣.

(٢) سورة الإسراء، الآية: ٤.

(٣) سورة المائدة، الآية: ٣٢.

(٤) سورة البقرة، الآية: ٣٠.

(٥) سورة البقرة، الآية: ١١.

والصحيح المقابل للفاسد في اصطلاحهم هو الصالح، وكان يكثر في كلام السلف: هذا لا يصلح، أو يصلح، كما كثر في كلام المتأخرین: يصح، ولا يصح.

والله تعالى إنما خلق الإنسان لعبادته وبدنه تبع لقلبه كما قال النبي ﷺ في الحديث الصحيح:

(ألا إنَّ فِي الْجَسَدِ مُضْعَةً إِذَا صَلَحَتْ صَلَحَ لَهَا سَائِرُ الْجَسَدِ، وَإِذَا فَسَدَتْ فَسَدَ لَهَا سَائِرُ الْجَسَدِ أَلَا وَهِيَ الْقَلْبُ) <sup>(١)</sup>.

صلاح القلب في أن يحصل له وبه المقصود الذي خلق له من معرفة الله ومحبته وتعظيمه وفساده في ضد ذلك، فلا صلاح للقلوب بدون ذلك قط.

والقلب له قوتان: العلم، والقصد، كما أن للبدن: الحسن والحركة الإرادية، فكما إذا خرجت قوى الحسن والحركة عن الحال الفطري الطبيعي فسدت، فإذا خرج القلب عن الحال الفطرية التي يولد عليها كل مولود وهي أن يكون مقرباً لربه مریداً له فيكون هو متنه قصده وإرادته، وتلك هي العبادة، إذ العبادة كمال الحب بكمال الذل، فمتى لم تكن حركة القلب ووجهه وإرادته لله تعالى كان فاسداً، إما بأن يكون معرضًا عن الله وعن ذكره، غافلاً عن ذلك مع تكذيب، أو بدون تكذيب، أو بأن يكون له ذكر وشعور ولكن قصده وإرادته غيره لكون الذكر ضعيفاً لم يجتذب القلب إلى إرادة الله ومحبته وعبادته وإنما قوى علم القلب وذكره أوجب قصده وعلمه.

قال تعالى:

﴿فَأَعْرِضْ عَمَنْ تَوَلَّ عَنْ ذِكْرِنَا وَلَمْ يُرْدِ إِلَّا الْحَيَاةُ الدُّنْيَا ذَلِكَ مُبْلَغُهُمْ مِنَ الْعِلْمِ﴾ <sup>(٢)</sup>.

فأمر نبيه بأن يعرض عمن كان معرضًا عن ذكر الله، ولم يكن له مراد إلا ما يكون في الدنيا، وهذه حال من فسد قلبه ولم يذكر ربه، ولم يُنْبِتْ إليه، فيزيد وجهه ويخلص له الدين.

(١) رواه البخاري (١١٧/١٠)، ومسلم (١٥٩٩)، وأبو داود (٣٣٢٩)، والترمذني (١٢٠٥)، والبيهقي في الأدب (١٠٠٨).

(٢) سورة النجم، الآية: ٢٩.

ثم قال:

﴿ذلك مبلغهم من العلم﴾<sup>(١)</sup>.

فأخبر أنهم لم يحصل لهم علم فوق ما يكون في الدنيا، فهي أكبر همّهم، ومبّلغ علمهم.

وأما المؤمن فأكبر همه هو الله، وإليه انتهى علمه وذكره، وهذا الآن باب واسع عظيم قد تكلمنا عليه في موضعه.

### التوحيد من القسط، والشرك من الظلم:

وإذا كان التوحيد أصل صلاح الناس، والإشراك أصل فسادهم، والقسط مقرن بالتوحيد، إذ التوحيد أصل العدل، وإرادة العلو مقرونة بالفساد إذ هو أصل الظلم، فهذا مع هذا وهذا كالملزوزين<sup>(٢)</sup> في قرن.

فالتوحيد وما يتبعه من الحسنات هو صلاح وعدل، ولهذا كان الرجل الصالح هو القائم بالواجبات، وهو البر، وهو العدل، والذنوب التي فيها تفریط أو عدوان في حقوق الله تعالى وحقوق عباده وهي فساد وظلم، ولهذا سمي قطاع الطريق مفسدين، وكانت عقوبتهم حقاً لله تعالى لاجتماع الوصفين.

والذي يريد العلو على غيره من أبناء جنسه هو ظالم له، باعِ، إذ ليس كونك عالياً عليه بأولى من كونه عالياً عليك، وكلاكم من جنس واحد.

فالقسط والعدل أن يكونوا إخوة كما وصف الله المؤمنين بذلك، والتوحيد - وإن كان أصل الصلاح - فهو أعظم العدل ولهذا قال تعالى:

﴿قل يا أهل الكتاب تعالوا إلى كلمة سواء بيننا وبينكم ألا نعبد إلا الله ولا شرك به شيئاً ولا يتخذ بعضنا بعضاً أرباباً من دون الله فإن تولوا فقولوا اشهدوا بأننا مسلمون﴾<sup>(٣)</sup>.

ولهذا كان تخصيصه بالذكر في مثل قوله:

(١) سورة النجم، الآية: ٢٩.

(٢) أي كالثيدين الملتصقين ببعضهما.

(٣) سورة آل عمران، الآية: ٦٤.

**(قلْ أَمْرِ رَبِّيْ بِالْقَسْطِ وَأَقِيمُوا وَجْهَكُمْ عِنْدَ كُلِّ مَسْجِدٍ وَادْعُوهُ مُخْلِصِينَ لِهِ الدِّينَ) <sup>(١)</sup>.**

لا يمنع أن يكون داخلاً في القسط، كما أن ذكر العمل الصالح بعد الإيمان  
لا يمنع أن يكون داخلاً في الإيمان كما في قوله تعالى :

**(وَمَلَائِكَتِهِ وَرَسُلِهِ وَجَبَرِيلَ وَمِيكَالَ) <sup>(٢)</sup>.**

وقوله تعالى :

**(مِنَ النَّبِيِّنَ مِيثَاقَهُمْ وَمِنْكُمْ) <sup>(٣)</sup>.**

هذا إذا قيل إن اسم الإيمان يتناوله، سواء قيل : إنه في مثل هذا يكون داخلاً  
في الأول، فيكون مذكوراً مرتين. أو قيل : بل عطفه عليه يقتضي أنه ليس داخلاً فيه  
هنا، وإن كان داخلاً فيه منفرداً، كما قيل مثل ذلك في لفظ الفقراء والمساكين،  
وأمثال ذلك، مما ت النوع دلالته بالإفراد والاقتران.

لكن المقصود : أن كل خير فهو داخل في القسط والعدل، وكل شر فهو  
داخل في الظلم، ولهذا كان العدل أمراً واجباً في كل شيء، وعلى كل أحد.  
والظلم محظياً في كل شيء، ولكل أحد.

فلا يحل ظلم أحد أصلاً، سواء كان مسلماً، أو كافراً، أو كان ظالماً. بل  
الظلم إنما يباح أو يجب فيه العدل عليه أيضاً.  
قال تعالى :

**(إِنَّمَا يُحَلِّي لِلَّهِ شَهَادَةُ شَهِيدٍ بِالْقَسْطِ وَلَا يَجْرِي مِنْكُمْ شَنَآنٌ) <sup>(٤)</sup>.**

أي يحملنكم شنآن أي بغض قوم - وهم الكفار - على عدم العدول.

**(قَوْمٌ عَلَىٰ أَنْ لَا تَعْدِلُوا اعْدَلُوا هُوَ أَقْرَبُ لِلتَّقْوَىٰ) <sup>(٥)</sup>.**

(١) سورة الأعراف، الآية: ٢٩.

(٢) سورة البقرة، الآية: ٩٨.

(٣) سورة الأحزاب، الآية: ٧.

(٤) و(٥) سورة المائدة، الآية: ٨.

وقال تعالى :

﴿فَمَنْ اعْتَدَى عَلَيْكُمْ فَاعْتَدُوا عَلَيْهِ بِمِثْلِ مَا اعْتَدَى عَلَيْكُمْ﴾<sup>(١)</sup>.

وقال تعالى :

﴿وَإِنْ عَاقِبْتُمْ فَعَاقِبُوا بِمِثْلِ مَا عَقُوبَتُمْ بِهِ﴾<sup>(٢)</sup>.

وقال تعالى :

﴿وَجْزَآؤُا سَيِّئَةً مِثْلَهَا﴾<sup>(٣)</sup>.

وقد دل على هذا قوله في الحديث :

(يا عبادي إني حرمت الظلم على نفسي، وجعلته بينكم محرماً فلا تظالموا)<sup>(٤)</sup>.

فإن هذا خطاب لجميع العباد أن لا يظلم أحد أحداً، وأمر العالم في الشريعة مبني على هذا، وهو العدل في الدماء، والأموال، والأنصياع، والأنساب، والأعراض.

ولهذا جاءت السنة بالقصاص في ذلك، ومقابلة العادي بمثل فعله، لكن المماثلة قد يكون عملها أو عملها معذراً ومتعرضاً، ولهذا يكون الواجب ما يكون أقرب إليها بحسب الإمكان. ويقال : هذا أمثل ، وهذا أشبه ، وهذه الطريقة المثلية لما كان أمثل بما هو العدل والحق في نفس الأمر، إذ ذاك معجوز عنه، ولهذا قال تعالى :

﴿وَأَوْفُوا الْكِيلَ وَالْمِيزَانَ بِالْقَسْطِ لَا نَكْلُفُ نَفْسًا إِلَّا وَسَعَهَا﴾<sup>(٥)</sup>.

فذكر أنه لم يكلف نفساً إلا وسعها حين أمر بتوفيق الكيل والميزان بالقسط، لأن الكيل لا بد له أن يتفضل أحد المكيلين على الآخر ولو بحجة، أو حبات، وكذلك التفاضل في الميزان قد يحصل بشيء يسير لا يمكن الاحتراز منه.

(١) سورة البقرة، الآية: ١٩٤.

(٢) سورة النحل، الآية: ١٢٦.

(٣) سورة الشورى، الآية: ٤٠.

(٤) سبق تخريرجه.

(٥) سورة الأنعام، الآية: ١٥٢.

فقال تعالى :

﴿لَا نكُفُّ نفْسًا إِلَّا وَسِعَهَا﴾<sup>(١)</sup>.

ولهذا كان القصاص مشروعًا إذا أمكن استيفاؤه من غير جنف<sup>(٢)</sup> كالقصاص في الجروح التي تنتهي إلى عظم، وفي الأعضاء التي تنتهي إلى مفصل، فإذا كان الجنف واقعًا في الاستيفاء عدل إلى بدهه وهو الذية، لأنه أشبه بالعدل من إتلاف زيادة في المقتضى منه، وهذه حجة من رأى من الفقهاء أنه لا قود<sup>(٣)</sup>، إلا بالسيف في العنق قال: لأن القتل بغیر السيف وفي غير العنق لا نعلم فيه المماثلة، بل قد يكون التحرير، والتغريق، والتوسيط، ونحو ذلك أشد إيلاماً، لكن الذين قالوا يفعل مثل ما فعل، قوله أقرب إلى العدل.

فإنه مع تحري التسوية بين الفعلين يكون العبد قد فعل ما يقدر عليه من العدل ما حصل من تفاوت الألم خارج عن قدرته.

وأما إذا قطع يديه ورجليه ثم وسطه فقبول ذلك بضرب عنقه بالسيف، أو رض رأسه بين حجرين فضرب بالسيف، فهنا قد تيقناً بغيره عدم المعاادة والمماثلة، وكنا قد فعلنا ما تيقناه انتفاء المماثلة فيه، وأنه يتعدز معه وجودها بخلاف الأول، فإن المماثلة قد تقع إذ التفاوت فيه غير متيقن، وكذلك القصاص في الضربة واللطممة ونحو ذلك، عدل عنه طائفه من الفقهاء إلى التعزير لعدم إمكان المماثلة فيه.

والذى عليه الخلفاء الراشدون وغيرهم من الصحابة وهو منصوص «أحمد» ما جاءت به سنة رسول الله ﷺ من ثبوت القصاص به، لأن ذلك أقرب إلى العدل والمماثلة.

فإنا إذا تحرينا أن نفعل به من جنس فعله، ونقرب القدر من القدر، كان هذا أمثل من أن نتأتي بجنس من العقوبة تخالف عقوبته جنساً وقدراً وصفة، وهذا النظر أيضاً في ضمان الحيوان والعقار ونحو ذلك بمثله تقريراً أو بالقيمة، كما نص «أحمد» على ذلك في مواضع ضمان الحيوان وغيره، ونص عليه «الشافعي» فيمن

(١) سورة الأنعام، الآية: ١٥٢.

(٢) الجنف: الظلم، وأجنف: عدل عن الحق.

(٣) القود: القصاص.

خرب حائط غيره أنه يبنيه كما كان، وبهذا قضى «سليمان» عليه السلام في حكومة الحrust التي حكم فيها هو وأبوه، كما قد يُبنَ ذلك في موضعه.

فجميع هذه الأبواب المقصودة للشريعة فيها تحرى العدل بحسب الإمكان، وهو مقصود العلماء لكن أفهمهم من قال بما هو أشبه بالعدل في نفس الأمر، وإن كان كل منهم قد أotti علمًا وحكمًا، لأنه هو الذي أنزل الله به الكتب وأرسل به الرسل، وضدُّه الظلم.

لَا بدَّ أَن يسبِّقَ العَدْلُ الْعِلْمَ :

قال سبحانه في الحديث القديسي :

(يَا عَبْدِي إِنِّي حَرَمْتُ الظُّلْمَ عَلَى نَفْسِي وَجَعَلْتُهُ بَيْنَكُمْ مَحْرَمًا فَلَا تَظَالِمُوا) <sup>(١)</sup>.

ولما كان العدل لا بد أن يتقدمه علم، إذ من لا يعلم لا يدرى ما العدل.  
والإنسان ظالم جاھل إلا من تاب الله عليه، فصار عالماً عادلاً.

صار الناس من القضاة وغيرهم ثلاثة أصناف؛ العالم العادل، والجاھل  
الظالم، فهذا من أهل النار كما قال ﷺ :

(القَضَاةُ ثَلَاثَةٌ: قَاضِيَانِ فِي النَّارِ، وَقَاضِيَ فِي الْجَنَّةِ، رَجُلٌ عَلِمَ الْحَقَّ وَقَضَى  
بِهِ فَهُوَ فِي الْجَنَّةِ، وَرَجُلٌ قَضَى لِلنَّاسِ عَلَى جَهَلٍ فَهُوَ فِي النَّارِ، وَرَجُلٌ عَلِمَ الْحَقَّ  
وَقَضَى بِخَلَافَتِهِ فَهُوَ فِي النَّارِ) <sup>(٢)</sup>.

فهذا القسمان كما قال من قال في القرآن برأيه فأصاب فقد أخطأ، ومن قال  
في القرآن برأيه فأخطأ فليتبوأ مقعده من النار.

وكل حكم بين اثنين فهو قاض، سواء كان صاحب حرب، أو متولي ديوان،  
أو منتصباً للاحتساب بالأمر بالمعرفة والنهي عن المنكر، حتى الذي يحكم بين  
الصبيان في الخطوط، فإن الصحابة كانوا يعدونه من الحكماء. ولما كان الحكم

(١) سبق تخريرجه.

(٢) رواه أبو داود (٣٥٧٣)، والترمذني (١٣٢٢)، وابن ماجه (٢٣١٥)، والحاكم في المستدرك

(٤/٩٠)، والبغوي في شرح السنة (٩٤/١٠)، والبيهقي في السنن (١١٦/١٠).

مأمورين بالعدل وبالعلم وكان المفروض إنما هو بما يبلغه جهد الرجل .

### هداية الله للإنسان وأنواعها :

قال النبي ﷺ :

(إذا اجتهد الحاكم فأصاب فله أجران، وإذا اجتهد فاختطاً فله أجر) <sup>(١)</sup>.

فلما ذكر في أول الحديث ما أوجبه من العدل وحرمه من الظلم على نفسه وعلى عباده، ذكر بعد ذلك إحسانه إلى عباده مع غناه عنهم، وفقرهم إليه، وأنهم لا يقدرون على جلب منفعة لأنفسهم، ولا دفع مضره إلا أن يكون هو الميسر لذلك. وأمر العباد أن يسألوه ذلك، وأخبر أنهم لا يقدرون على نفعه ولا ضره، مع عظم من يوصل إليهم من النعماء، ويدفع عنهم من البلاء، وجلب المنفعة، ودفع المضر إما أن يكون في الدين أو في الدنيا.

### فصارات أربعة أقسام :

الهداية، والمغفرة، وهما جلب المنفعة ودفع المضر في الدين.

والطعام، والكسوة، وهما جلب المنفعة ودفع المضر في الدنيا.

وإن شئت قلت: الهداية والمغفرة يتعلقان بالقلب الذي هو ملك البدن، وهو الأصل في الأعمال الإرادية. والطعام والكسوة يتعلقان بالبدن، الطعام لجلب المنفعة، واللباس لدفع المضر. وفتح الأمر بالهداية فإنها وإن كانت الهداية النافعة هي المتعلقة بالدين، فكل أعمال الناس تابعة لهدى الله إياهم كما قال سبحانه:

﴿سبع اسم ربك الأعلى الذي خلق فسوى والذي قدر فهدي﴾ <sup>(٢)</sup>.

وقال موسى :

﴿ربنا الذي أعطى كل شيء خلقه ثم هدى﴾ <sup>(٣)</sup>.

وقال تعالى :

(١) رواه البخاري (١٣/٢٦٨)، ومسلم (١٧١٦)، والترمذى (١٣٢٦)، وأبي داود (٣٥٧٤)، والنسائي (٢٢٤/٨)، والبغوي في شرح السنة (٢٥٠٩)، وأحمد في المسند (٤/١٩٨ - ٢٠٤).

(٢) سورة الأعلى ، الآيات: ١ - ٣.

(٣) سورة طه ، الآية: ٥٠.

﴿وَهُدِينَا النَّجْدِين﴾<sup>(١)</sup>.

وقال تعالى :

﴿إِنَّا هَدَيْنَاكُمْ سَبِيلًا إِما شَاكِرًا وَإِما كَفُورًا﴾<sup>(٢)</sup>.

ولهذا قيل الهدى أربعة أقسام :

أحدها : الهدایة إلى مصالح الدنيا، فهذا مشترك بين الحيوان الناطق والأعجم، وبين المؤمن والكافر.

والثاني : الهدى بمعنى دعاء الخلق إلى ما ينفعهم، وأمرهم بذلك، وهو نصب الأدلة وإرسال الرسل، وإنزال الكتب، فهذا أيضاً يشترك فيه جميع المكلفين سواء آمنوا أو كفروا كما قال تعالى :

﴿وَأَمَّا ثُمُودٌ فَهُدِينَاهُمْ فَاسْتَحْبُوا عَمَّى عَلَى الْهُدَى﴾<sup>(٣)</sup>.

وقال تعالى :

﴿إِنَّمَا أَنْتَ مُنذِرٌ لِكُلِّ قَوْمٍ هَادِي﴾<sup>(٤)</sup>.

وقال تعالى :

﴿وَإِنَّكَ لَتَهْدِي إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ﴾<sup>(٥)</sup>.

فهذا مع قوله تعالى :

﴿إِنَّكَ لَا تَهْدِي مِنْ أَحَبِّتَ﴾<sup>(٦)</sup>.

يبين أن الهدى الذي أثبته هو البيان، والدعاء، والأمر، والنهي ، والتعليم، وما يتبع ذلك ليس هو الهدى الذي نفاه، وهو القسم الثالث الذي لا يقدر عليه إلا الله .

والقسم الثالث : الهدى الذي هو جعل الهدى في القلوب، وهو الذي يسميه

(١) سورة البلد، الآية: ١٠.

(٢) سورة الإنسان، الآية: ٣.

(٣) سورة فصلت، الآية: ١٧.

(٤) سورة الرعد، الآية: ٧.

(٥) سورة الشورى، الآية: ٥٢.

(٦) سورة القصص، الآية: ٥٦.

بعضهم: بالإلهام والإرشاد، وبعضهم يقول: هو خلقُ القدرة على الإيمان، كال توفيق عندهم ونحو ذلك. وهو بناءً على أن الاستطاعة لا تكون إلا مع الفعل. فمن قال ذلك من أهل الإثبات جعل التوفيق والهدايَّة ونحو ذلك، خلق القدرة على الطاعة، وأما من قال: إنهم استطاعُتُمْ.

إحداهما: قبل الفعل، وهي الاستطاعة المشروطة في التكليف كما قال تعالى:

﴿وَلَهُ عَلَى النَّاسِ حِجَّةُ الْبَيْتِ مِنْ أَسْطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلًا﴾<sup>(١)</sup>؛

وقال النبي ﷺ «لِعُمَرَ بْنِ حَصَّينَ»<sup>(٢)</sup>:

«صَلُّ قَائِمًا، فَإِنْ لَمْ تُسْتَطِعْ فَقَاعِدًا، فَإِنْ لَمْ تُسْتَطِعْ فَعَلَى جَنْبِ»<sup>(٣)</sup>.

وهذه الاستطاعة يقترب بها الفعل تارة، والترك أخرى، وهي الاستطاعة التي لم تعرف القدرة غيرها، كما أن أولئك المخالفون لهم من أهل الإثبات لم يعرفوا إلا المقارنة، وأما الذي عليه المحققون من أئمة الفقه والحديث والكلام وغيرهم فإثبات النوعين جميعاً، كما بسطناه في غير هذا الموضع، فإن الأدلة الشرعية والعقلية ثبتت النوعين جميعاً.

والثانية: المقارنة لل فعل، وهي الموجبة له، وهي المنافية عمن لم يفعل في مثل قوله تعالى:

﴿مَا كَانُوا يَسْتَطِعُونَ السَّمْعَ وَمَا كَانُوا يَبْصُرُونَ﴾<sup>(٤)</sup>.

وفي قوله:

﴿لَا يَسْتَطِعُونَ سَمْعًا﴾<sup>(٥)</sup>.

وهذا الهدايَّة يكثر ذكره في القرآن في مثل قوله تعالى:

(١) سورة آل عمران، الآية: ٩٧.

(٢) عمران بن حصين، أبو نجد الخزاعي: من علماء الصحابة، أسلم عام خير، بعثه عمر إلى أهل البصرة ليفقههم، وهو من اعتزل حرب صفين، توفي (٥٢ هـ).

(٣) رواه البخاري (٤٨٢/٢)، وأبو داود (٩٥١)، والتفساري (٢٢٣/٣)، والترمذني (٣٧٢)، والبغوي في شرح السنّة (٩٨٣)، وأحمد في المسند (٤٢٦/٤) والبيهقي في السنّة (١٥٥/٣).

(٤) سورة هود، الآية: ٢٠.

(٥) سورة الكهف، الآية: ١٠١.

﴿اهدنا الصراط المستقيم﴾<sup>(١)</sup>.

وقوله تعالى :

﴿فمن يرد الله أن يهديه يشرح صدره للإسلام ومن يرد أن يضلله يجعل صدره ضيقاً حرجاً﴾<sup>(٢)</sup>.

وفي قوله تعالى :

﴿من يهد الله فهو المهتد و من يضل فلن تجد له ولياً مرشدأ﴾<sup>(٣)</sup>.

وأمثال ذلك، وهذا الذي تنكر القدرة أن يكون الله هو الفاعل له، ويزعمون أن العبد هو الذي يهدي نفسه، وهذا الحديث وأمثاله حجة عليهم حيث قال: (يا عبادي كلّكم ضالٌّ إلا من هديتُه، فاستهدوني أهديكم)<sup>(٤)</sup>.

فأمر العباد بأن يسألوه الهدایة، كما أمرهم بذلك في أم الكتاب في قوله :  
﴿اهدنا الصراط المستقيم﴾<sup>(٥)</sup>

وعند القدرة أن الله لا يقدر من الهدى إلا على ما فعله من إرسال الرسل، ونصب الأدلة، وإزاحة العلة، ولا فرية عندهم للمؤمن على الكافر في هداية الله تعالى ، ولا نعمة له على المؤمن أعظم من نعمته على الكافر في باب الهدى.

وقد بين الاختصاص في هذه بعد عموم الدعوة في قوله تعالى :

﴿والله يدعو إلى دار السلام ويهدى من يشاء إلى صراط مستقيم﴾<sup>(٦)</sup>.

فقد جمع الحديث تنزيهه عن الظلم الذي يجوزه عليه بعض المُثبتة، وبين أنَّه هو الذي يهدي عباده رداً على القدرة، فأخبر هناك بعدله الذي يذكره بعض المُثبتة، وأنَّه هنا يأحسنه وقدرته الذي تنكره القدرة، وإن كان كلَّ منهما قد صدَّه تعظيمًا لا يعرف ما اشتمل عليه قوله :

(١) سورة الفاتحة، الآية: ٥.

(٢) سورة الأنعام، الآية: ١٢٥.

(٣) سورة الكهف، الآية: ١٧.

(٤) سبق تحريرجه.

(٥) سورة الفاتحة، الآية: ٥.

(٦) سورة يونس، الآية: ٢٥.

والقسم الرابع: الهدى في الآخرة كما قال تعالى:

﴿إِنَّ اللَّهَ يُدْخِلُ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ يَحْلُونَ فِيهَا مِنْ أَسَاوِرَ مِنْ ذَهَبٍ وَلَؤْلُؤًا وَلِبَاسُهُمْ فِيهَا حَرِيرٌ وَهُدُوا إِلَى الطَّيِّبِ مِنَ الْقَوْلِ وَهُدُوا إِلَى صِرَاطِ الْحَمِيدِ﴾<sup>(١)</sup>.

وقال تعالى:

﴿إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ يَهُدِيهِمْ رَبُّهُمْ بِإِيمَانِهِمْ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهِمُ الْأَنْهَارُ فِي جَنَّاتِ النَّعِيمِ﴾<sup>(٢)</sup>.

قوله يهديهم ربهم بإيمانهم، قوله تعالى:

﴿وَالَّذِينَ آمَنُوا وَاتَّبَعُوهُمْ ذُرِّيَّهُمْ بِإِيمَانِ الْحَقِّ نَا بِهِمْ ذُرِّيَّهُمْ وَمَا أَلْتَاهُمْ مِنْ عَمَلِهِمْ مِنْ شَيْءٍ﴾<sup>(٣)</sup>.

على أحد القولين في الآية.

وهذا الهدى ثواب الاهتداء في الدنيا، كما أن ضلال الآخرة جزاء ضلال الدنيا، وكما أن قصد الشر في الدنيا جزاؤه الهدى إلى طريق النار كما قال تعالى:

﴿اْحْشِرُوا الَّذِينَ ظَلَمُوا وَأَزْوَاجُهُمْ وَمَا كَانُوا يَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ فَاهْدُوهُمْ إِلَى صِرَاطِ الْجَحِيمِ﴾<sup>(٤)</sup>.

وقال تعالى:

﴿وَمَنْ كَانَ فِي هَذِهِ أَعْمَى فَهُوَ فِي الْآخِرَةِ أَعْمَى وَأَضَلُّ سَبِيلًا﴾<sup>(٥)</sup>.

وقال تعالى:

﴿فَإِمَّا يَأْتِينَكُمْ مِنْ هَدِيٍّ فَمَنْ تَبِعُ هَدِيًّا فَلَا يَضُلُّ وَلَا يَشْقَى وَمَنْ أَعْرَضَ عَنْ ذِكْرِي فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةً ضَنْكاً وَنَحْشَرُهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ أَعْمَى قَالَ رَبُّ لِمَ حَشَرْتَنِي أَعْمَى

(١) سورة الحج، الآيات: ٢٣ - ٢٤.

(٢) سورة يونس، الآية: ٩.

(٣) سورة الطور، الآية: ٢١.

(٤) سورة الصافات، الآية: ٢٣.

(٥) سورة الإسراء، الآية: ٧٢.

وقد كنت بصيراً قال كذلك أتتك آياتنا فنسيتها وكذلك اليوم تنسى»<sup>(١)</sup>.

وقال تعالى :

«من يهد الله فهو المهتد ومن يضلله فلن تجد لهم أولياء من دونه ونحشرهم يوم القيمة على وجوههم عمياً وبكماء وصماء»<sup>(٢)</sup> الآية.

فأخبر أن الضالين في الدنيا يحشرون يوم القيمة عمياً وبكماء وصماء، فإن الجزاء أبداً من جنس العمل كما قال ﷺ :

(الراحمون يرحمهم الرحمن، ارحموا مَنْ في الأرض يرحمكم مَنْ في السماء)<sup>(٣)</sup>.

وقال :

(مَنْ سَلَكَ طرِيقاً يلتَمِسُ فِيهِ عِلْمًا سَهَّلَ لَهُ اللَّهُ بِهِ طرِيقاً إِلَى الْجَنَّةِ، وَمَنْ يَسَرَ عَلَى مُعْسِرٍ يُسَرَ اللَّهُ عَلَيْهِ فِي الدُّنْيَا وَالآخِرَةِ، وَمَنْ سَتَرَ مُسْلِمًا سَتَرَهُ اللَّهُ فِي الدُّنْيَا وَالآخِرَةِ، وَاللَّهُ فِي عَوْنَى الْعَبْدُ مَا كَانَ الْعَبْدُ فِي عَوْنَى أَخْيَهِ)<sup>(٤)</sup>.

وقال :

(مَنْ سُئِلَ عَنْ عِلْمٍ يَعْلَمُهُ، فَكَتَمَهُ أَجْمَعُهُ اللَّهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ بِلِجَامٍ مِّنْ نَارٍ)<sup>(٥)</sup>.

وقد قال تعالى :

«ولِيَعْلُمُوا وَلِيَصْفِحُوا أَلَا تَحْبُّونَ أَنْ يَغْفِرَ اللَّهُ لَكُمْ»<sup>(٦)</sup>.

وقال تعالى :

(١) سورة طه، الآية: ١٢٣.

(٢) سورة الإسراء، الآية: ٩٧.

(٣) رواه الترمذى (١٩٢٥)، وأبو داود (٤٩٤١). والبيهقي في السنن (٤١/٩)، وفي الأداب (٣٣).

(٤) وأحمد في المسند (٦٠/٢)، والحاكم في المستدرك (١٥٩/٤)، والحميدى في مسنده (٥٩١).

(٥) رواه مسلم (٢٦٩٩)، وأبو داود (٤٩٤٦)، والترمذى (١٤٢٥)، وأحمد في المسند (٢٥٢/٢). والبيهقي في الأداب (١٠٥).

(٦) رواه أحمد في المسند (١٦١/١)، وأبو داود (٣٦٥٨)، والترمذى (٢٦٥١)، والحاكم (١٠٢/١)، والبغوي (١٤٠).

(٧) سورة التور، الآية: ٢٢.

﴿إِنْ تَبْدُوا خَيْرًا أَوْ تَخْفُوهُ أَوْ تَعْفُوا عَنْ سُوءٍ فَإِنَّ اللَّهَ كَانَ عَفْوًا قَدِيرًا﴾<sup>(١)</sup>.

وأمثال هذا كثير في الكتاب والسنة.

ولهذا أيضاً يجري الرجل في الدنيا على ما فعله من خير الهدى بما يفتح عليه من هدى آخر ولهذا قيل:

[من عمل بما علم، ورثه الله علمَ مَا لم يعلم].

وقد قال تعالى:

﴿وَلَوْ أَنَّهُمْ فَعَلُوا مَا يَوْعَذُونَ بِهِ لَكَانَ خَيْرًا لَّهُمْ وَأَشَدَّ تَبْيَانًا إِلَى قَوْلِهِ مُسْتَقِيمًا﴾<sup>(٢)</sup>.

وقال تعالى:

﴿قَدْ جَاءَكُمْ مِّنَ اللَّهِ نُورٌ وَكِتَابٌ مِّبْيَنٌ يَهْدِي بِهِ اللَّهُ مِنْ أَبْعَدِ رَضْوَانِهِ سَبِيلَ السَّلَام﴾<sup>(٣)</sup>.

وقال تعالى:

﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ وَآمِنُوا بِرَسُولِهِ يُؤْتَكُمْ كَفَلِينَ مِنْ رَحْمَتِهِ وَيَجْعَلُ لَكُمْ نُورًا تَمْشُونَ بِهِ وَيَغْفِرُ لَكُم﴾<sup>(٤)</sup>.

وقال تعالى:

﴿إِنْ تَتَقَوَّلَ اللَّهُ يَجْعَلُ لَكُمْ فَرْقَانًا﴾<sup>(٥)</sup>.

فسروعه بالنصر والنجاة كقوله تعالى:

﴿يَوْمَ الْفَرْقَان﴾<sup>(٦)</sup>.

وقد قيل نور يفرق بين الحق والباطل ومثله.

(١) سورة النساء، الآية: ١٤٩.

(٢) سورة النساء، الآية: ٦٦.

(٣) سورة المائدة، الآية: ١٦.

(٤) سورة الحديد، الآية: ٢٨.

(٥) سورة الأنفال، الآية: ٢٩.

(٦) سورة الأنفال، الآية: ٤١.

قوله تعالى :

﴿وَمَنْ يَتَقَبَّلُهُ مِنْهُ مُخْرِجًا وَيَرْزُقُهُ مِنْ حِيثُ لَا يَحْتَسِبُ﴾<sup>(١)</sup>.

وعد المتقين بالمخارج من الضيق، وبرزق المنافع ومن هذا قوله تعالى :

﴿وَالَّذِينَ اهْتَدَوْا زَادُهُمْ هُدًى وَآتَاهُمْ تَقْوَاهُمْ﴾<sup>(٢)</sup>.

وقوله تعالى :

﴿إِنَّهُمْ فَتِيَةٌ آمَنُوا بِرَبِّهِمْ وَزَدَنَاهُمْ هُدًى﴾<sup>(٣)</sup>.

ومنه قوله تعالى :

﴿إِنَّا نَفْتَحُ لِكُمْ فَتْحًا مُبِينًا لِيغْفِرَ لَكُمُ اللَّهُ مَا تَقدِمُ مِنْ ذَنْبِكُمْ وَمَا تَأْخُرُ وَيَتَمَّ نِعْمَتُهُ عَلَيْكُمْ وَيَهْدِيَكُمْ صِرَاطًا مُسْتَقِيمًا وَيُنَصِّرُكُمُ اللَّهُ نَصْرًا عَظِيمًا﴾<sup>(٤)</sup>.

وبإباء ذلك إن الصلال والمعاصي تكون بسبب الذنوب المتقدمة كما قال

: الله

﴿فَلَمَّا زَاغُوا أَرَاغَ اللَّهُ قُلُوبَهُمْ وَقَالُوا قُلُوبُنَا غَلَفَ بِلَ طَبَعَ اللَّهُ عَلَيْهَا بَكْفُرَهُمْ﴾<sup>(٥)</sup>.

وقال تعالى :

﴿فَبِمَا نَقْضُهُمْ مِنْ ثَقَلَتْ لَعْنَاهُمْ وَجَعَلْنَا قُلُوبَهُمْ قَاسِيَةً﴾<sup>(٦)</sup>.

وقال تعالى :

﴿وَأَقْسَمُوا بِاللَّهِ جَهَدَ أَيْمَانِهِمْ﴾<sup>(٧)</sup>.

إلى قوله تعالى :

﴿لَا يُؤْمِنُونَ﴾<sup>(٨)</sup>.

(١) سورة الطلاق، الآية: ٢.

(٢) سورة محمد، الآية: ١٧.

(٣) سورة الكهف، الآية: ١٣.

(٤) سورة الفتح، الآيات: ٣ - ١.

(٥) سورة الصاف، الآية: ٥.

(٦) سورة المائدة، الآية: ١٣.

(٧) و (٨) سورة الأنعام، الآية: ١٠٩.

إلى قوله تعالى:  
﴿يَعْمَهُون﴾<sup>(١)</sup>.

ماذًا عن ﴿وَاتَّقُوا اللَّهَ وَيَعْلَمُكُمُ اللَّه﴾؟؟

وهذا باب واسع ولهذا قال من قال من السلف:

إن من ثواب الحسنة الحسنة بعدها، وإن من عقوبة السيئة السيئة بعدها، وقد  
شاع على لسان العامة أن قوله تعالى:  
﴿وَاتَّقُوا اللَّهَ وَيَعْلَمُكُمُ اللَّه﴾<sup>(٢)</sup>.

من الباب الأول. حيث يستدللون بذلك على أن التقوى سبب تعليم الله،  
وأكثر الفضلاء يطعنون في هذه الدلالة، لأنه لم يربط الفعل الثاني بالأول ربط  
الجزاء بالشرط، فلم يقل: واتقوا الله ويعلمكم! ولا قال: فيعلمكم! وإنما أتى بواو  
العاطف ما يقتضي أن الأول سبب الثاني.

وقد يقال: العاطف قد يتضمن معنى الاقتران والتلازم، كما يقال: زرني  
وأزورك، وسلم علينا وسلم عليك، ونحو ذلك مما يقتضي اقتران الفعلين.  
والتعارض من الطرفين كما لو قال لسيده: اعتقني ولك على ألف، أو قالت المرأة  
لزوجها: طلقني ولك ألف. أو أخلعني ولك ألف، فإن ذلك بمثابة قولها: بألف،  
أو على ألف، وكذلك لو قال: أنت حرّ وعليك ألف، أو أنت طالق وعليك ألف،  
فإنه كقوله: على ألف، أو بألف عند جمهور الفقهاء. والفرق بينهما قول شاذ،  
ويقول أحد المعارضين للأخر أعطيك هذا وآخذ هذا ونحو ذلك من العبارات،  
فيقول الآخر نعم، وإن لم يكن أحدهما هو السبب للأخر دون العكس.

فقوله تعالى:  
﴿وَاتَّقُوا اللَّهَ وَيَعْلَمُكُمُ اللَّه﴾<sup>(٣)</sup>.

قد يكون من هذا الباب فكل من تعليم الرب وتقوى العبد يقارب الآخر

(١) سورة الأنعام، الآية: ١١٠.

(٢) سورة البقرة، الآية: ٢٨٢.

(٣) سورة البقرة، الآية: ٢٨٢.

ويلازمه ويقتضيه، فمتى علمه الله العلم النافع اقتن به التقوى بحسب ذلك، ومتى اتقاه زاده من العلم وهلّم جرا.

## وجوب التوكل على الله:

وأما قوله تعالى :

(يا عبادي كلّكم جائعٌ إِلَّا مَنْ أطعْمْتُهُ، فاستطعْمُونِي أطعْمُكُمْ، وكلّكم عارٍ  
إِلَّا مَنْ كَسَوْتُهُ، فاستكسوني أكْسِكُمْ) <sup>(١)</sup>.

فيقتضي أصلين عظيمين :

أحدهما: وجوب التوكل على الله في الرزق المتضمن جلب المنفعة، كالطعام ودفع المضررة كاللباس، وإنه لا يقدر غير الله على الإطعام والكسوة قدرة مطلقة، وإنما القدرة التي تحصل لبعض العباد تكون على بعضأسباب ذلك ولهذا قال تعالى :

«وعلى المولود له رزقهن وكسوتهم بالمعروف» <sup>(٢)</sup>.

وقال تعالى :

«ولا تؤتوا السفهاء أموالكم التي جعل الله لكم قياماً وارزقوهم فيها  
واكسوهم» <sup>(٣)</sup>.

فالواجب به هو المقدور للعباد وكذلك قوله تعالى :

«أو إطعام في يوم ذي مسغبة يتيمًا ذا مقربة أو مسكيناً ذا متربة» <sup>(٤)</sup>.

وقوله تعالى :

« فأطعموا القانع والمعتر» <sup>(٥)</sup>.

(١) سبق تخریجه.

(٢) سورة البقرة، الآية: ٢٣٣.

(٣) سورة النساء، الآية: ٥.

(٤) سورة البلد، الآية: ١٤.

(٥) سورة الحج، الآية: ٣٦.

وقوله تعالى :

﴿وَكُلُوا مِنْهَا وَأَطْعُمُوا الْبَائِسَ الْفَقِيرَ﴾<sup>(١)</sup>.

وقال تعالى :

﴿وَإِذَا قيلَ لَهُمْ أَنْفَقُوا مِمَّا رَزَقَنَا اللَّهُ أَنْتَمْ آمِنُوا أَنْطَعْمُ مِنْ لَوْيَشَاءَ اللَّهُ أَطْعَمْهُ﴾<sup>(٢)</sup>.

فقدم من يترك المأمور به اكتفاء بما يجري به القدر. ومن هنا يعرف أن السبب المأمور به أو المباح لا ينافي وجوب التوكل على الله في وجود السبب، بل الحاجة والفقر إلى الله ثابتة مع فعل السبب. إذ ليس في المخلوقات ما هو وحده سبب تام لحصول المطلوب، ولهذا لا يجب أن تقترن الحوادث بما قد يجعل سبباً إلا بمشيئة الله تعالى، فإنه ما شاء الله كان، وما لم يشاً لم يكن، فمن ظن الاستغناء بالسبب عن التوكل، فقد ترك ما أوجب الله عليه من التوكل وأخل بواجب التوحيد. ولهذا يخذل أمثال هؤلاء إذا اعتمدوا على الأسباب، فمن رجا نصراً، أو رزقاً، من غير الله خذله الله.

كما قال «علي» رضي الله عنه :

[لا يرجونَ عَبْدٌ إِلَّا رَبُّهُ، وَلَا يَخافُنَّ إِلَّا ذَنْبَهُ].

وقد قال تعالى :

﴿مَا يَفْتَحُ اللَّهُ لِلنَّاسِ مِنْ رَحْمَةٍ فَلَا مُمْسِكٌ لَهَا وَمَا يَمْسِكُ فَلَا مُرْسَلٌ لَهُ مِنْ بَعْدِهِ وَهُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ﴾<sup>(٣)</sup>.

وقال تعالى :

﴿وَإِنْ يَمْسِكَ اللَّهُ بِبَصَرٍ فَلَا كَاشِفٌ لَهُ إِلَّا هُوَ وَإِنْ يَرْدِكَ بِخَيْرٍ فَلَا رَادٌ لِفَضْلِهِ يُصِيبُ بِهِ مَنْ يَشَاءُ مِنْ عَبْدَهُ﴾<sup>(٤)</sup>.

(١) سورة الحج، الآية: ٢٨.

(٢) سورة يس، الآية: ٤٧.

(٣) سورة فاطر، الآية: ٢.

(٤) سورة يونس، الآية: ١٠٧.

وقال تعالى :

﴿قُلْ أَرَأَيْتَمَا تَدْعُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ إِنْ أَرَادَنِي اللَّهُ بَصْرُهُ هُنْ كَاشِفَاتُ ضَرِهِ أَوْ أَرَادَنِي بِرَحْمَهُ هُنْ مَمْسَكَاتُ رَحْمَتِهِ قُلْ حَسْبِيَ اللَّهُ عَلَيْهِ يَتَوَكَّلُ الْمُتَوَكِّلُونَ﴾<sup>(١)</sup>.

وهذا كما أن من أخذ يدخل في التوكيل تاركاً لما أمر به من الأسباب، فهو أيضاً جاهل ظالم عاصٍ لله بترك ما أمره، فإن فعل المأمور به عبادة لله.

وقد قال تعالى :

﴿فَاعْبُدُهُ وَتَوَكُّلٌ﴾<sup>(٢)</sup>.

وقال تعالى :

﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينَ﴾<sup>(٣)</sup>.

وقال تعالى :

﴿قُلْ هُوَ رَبِّيُّ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ عَلَيْهِ تَوَكِّلْتُ وَإِلَيْهِ مَتَابٌ﴾<sup>(٤)</sup>.

وقال شعيب عليه السلام :

﴿عَلَيْهِ تَوَكِّلْتُ وَإِلَيْهِ أَنِيبٌ﴾<sup>(٥)</sup>.

وقال تعالى :

﴿وَمَا اخْتَلَفْتُمْ فِيهِ مِنْ شَيْءٍ فَحُكْمُهُ إِلَى اللَّهِ ذَلِكُمُ اللَّهُ رَبِّيْ عَلَيْهِ تَوَكِّلْتُ وَإِلَيْهِ أَنِيبٌ﴾<sup>(٦)</sup>.

وقال تعالى :

﴿وَمَا اخْتَلَفْتُمْ فِيهِ مِنْ شَيْءٍ فَحُكْمُهُ إِلَى اللَّهِ ذَلِكُمُ اللَّهُ رَبِّيْ عَلَيْهِ تَوَكِّلْتُ وَإِلَيْهِ أَنِيبٌ﴾<sup>(٧)</sup>.

وقال تعالى :

(١) سورة الزمر، الآية: ٣٨.

(٢) سورة هود، الآية: ١٢٣.

(٣) سورة الفاتحة، الآية: ٥.

(٤) سورة الرعد، الآية: ٣٠.

(٥) و(٦) سورة الشورى، الآية: ١٠.

﴿قد كانت لكم أسوة حسنة في إبراهيم والذين معه إذ قالوا لقومهم إنا براء منكم وما تعبدون من دون الله كفراً بكم وبداً بيننا وبينكم العداوة والبغضاء أبداً حتى تؤمنوا بالله وحده إلا قول إبراهيم لأبيه لاستغفرن لك وما أملك لك من الله من شيء ربنا عليك توكلنا وإليك أربنا وإليك المصير﴾<sup>(١)</sup>.

فليه من فعل شيئاً أمر به، وترك ما أمر به من التوكل بأعظم ذنبًا من فعل توكلًا ما أمر به، وترك فعل ما أمر به من السبب، إذ كلامهما مخلٌ ببعض ما وجب عليه، وهو مع اشتراكهما في جنس الذنب فقد يكون هذا ألمًا، وقد يكون الآخر مع أن التوكل في الحقيقة من جملة الأسباب.

وقد روى «أبو داود» في سنته أن النبي ﷺ :

(قضى بين رجلين، فقال المقتضي عليه: حسبي الله ونعم الوكيل، فقال النبي ﷺ: إن الله يلوم على العجز، ولكن عليك بالكيس، فإن غالبك أمر فقل حسبي الله ونعم الوكيل)<sup>(٢)</sup>.

وفي صحيح «مسلم» عن «أبي هريرة» رضي الله عنه، عن النبي ﷺ أنه قال: (المؤمن القوي خير وأحب إلى الله من المؤمن الضعيف، وفي كل خير، احرص على ما ينفعك، واستعن بالله ولا تعجز، فإن أصابك شيء فلا تقل: لو أني فعلت لكان كذلك وكذا، ولكن قل: قدّر الله، وما شاء فعل، فإن اللوم يفتح عمل الشيطان)<sup>(٣)</sup>.

ففي قوله ﷺ :

(احرص على ما ينفعك، واستعن بالله ولا تعجز).

أمر بالتسبيب المأمور به، وهو الحرص على المนาفع، وأمر مع ذلك بالتوكل وهو الاستعانة بالله، فمن اكتفى بأحد هما فقد عصى أحد الأمرين، ونهى عن العجز الذي هو ضد الكيس، كما قال في الحديث الآخر:

(١) سورة الممتحنة، الآية: ٤.

(٢) رواه أبو داود (٣٦٢٧)، ورواه الطبراني (مجمع الزوائد: ٩١/٨).

(٣) رواه أحمد في المسند (٢/٣٧٠)، ومسلم (٢٦٦٤).

(إِنَّ اللَّهَ يَلْوُمُ عَنِ الْعَجْزِ، وَلَكِنْ عَلَيْكَ بِالْكَيْسِ) .

وكما قال ﷺ :

(الْكَيْسُ مَنْ دَانَ نَفْسَهُ وَعَمِلَ لِمَا بَعْدَ الْمَوْتِ، وَالْعَاجِزُ مَنْ أَتَبَعَ نَفْسَهُ هَوَاهَا وَتَمَنَّى عَلَى اللَّهِ) <sup>(١)</sup>.

فالعجز في الحديث مقابل الكيس .

ومن قال : العاجز الذي هو مقابل البر ، فقد حرف الحديث ولم يفهم معناه ،  
ومنه الحديث :

(كُلُّ شَيْءٍ بِقَدْرٍ حَتَّى الْعَجْزُ وَالْكَيْسِ) <sup>(٢)</sup>.

ومن ذلك ما روى «البخاري» في «صحيحه» عن «ابن عباس» قال :  
كان أهل اليمن يحجّونَ ولا يتزودونَ ، يقولون : نحن المتكلونَ ، فإذا قدموا  
سألوا الناسَ فقال الله تعالى :

﴿وَتَزَوَّدُوا فَإِنْ خَيْرُ الزَّادِ التَّقْوَى﴾ <sup>(٣)</sup>.

فمن فعل ما أمر به من التزود فاستuhan به على طاعة الله وأحسن منه إلى من يكون محتاجاً ، كان مطيناً لله في هذين الأمرين ، بخلاف من ترك ذلك متلفتاً إلى أزواج الحجيج كلاً على الناس ، وإن كان المتزود غير قائم بما يجب عليه من التوكل على الله ، ومواساة المحتاج ، فقد يكون في تركه لما أمر به من جنس هذا التارك للتزود المأمور به ، وفي هذه النصوص بيان غلط طوائف .

طائفة تضعف أمر السبب المأمور به ، فتعده نقصاً ، أو قدحاً في التوحيد

(١) رواه الترمذى (٢٤٦١) ، وابن ماجه (٤٢٦٠) ، وأحمد في المسند (٤/١٢٤) ، والبغوى في شرح السنة (٤١١٧) ، والحاكم في المستدرك (١/٥٧) ، وابن المبارك في الزهد (٥٦) ، والبيهقي في الأداب (٩٩١) ، وفي السنن (٣٦٩/٣) ، ومعنى دان نفسه : حاسبها في الدنيا قبل أن يحاسب يوم القيمة .

(٢) رواه مسلم (٢٦٥٥) ، ومالك في الموطأ (٨٩٩/٢) ، والبيهقي في السنن (١٠/٢٠٥) ، وأحمد في المسند (١/١٢٢) ، والبغوى في شرح السنة (٧٣) .

الكيس : العقل .

(٣) سورة البقرة ، الآية : ١٩٧ .

والتوكل، وإن كان تركه من كمال التوكل والتوحيد، وهم في ذلك ملبوس عليهم، وقد يقتربن بالغلو اتباع الهوى في إخلاد النفس إلى البطالة.

ولهذا تجد عامة هذا الضرب التاركين لما أمروا به من الأسباب يتعلّقون بأسباب دون ذلك، فيما أن يعلّقوا قلوبهم بالخلق رغبةً ورهبة، وإنما أن يتركوا لأجل ما تبتلوا له من الغلو في التوكل واجبات أو مستحبات أفعى لهم من ذلك، كمن يصرف همته في توكله إلى شفاء مرضه بلا دواء، أو نيل رزقه بلا سعي فقد يحصل ذلك.

لكن كان مباشرة الدواء الخفيف، والسعى اليسير، وصرف تلك الهمة والتوجّه في عمل صالح أفعى له، بل قد يكون أوجب عليه من تبتله لهذا الأمر اليسير الذي قدره درهم أو نحوه.

وفوق هؤلاء من يجعل التوكل والدعاء أيضاً وانقطاعاً عن الخاصة، ظناً أن ملاحظة ما فرغ منه في القدر هو حال الخاصة، وقد قال في هذا الحديث: (كلكم جائع إلا من أطعْمَتُه، فاستطعْمُونِي أطعْمُكُمْ) وقال (فاستكسوني أكسِكُمْ)<sup>(١)</sup>.

الله يطالب العباد أن يسألوه في كل شيء:

وفي الطبراني وغيره، عن النبي ﷺ:

(ليسْئِلْ أَحَدُكُمْ رَبَّهُ حَاجَتَهُ كُلَّهَا حَتَّى شِسْعَ نَعْلَهُ إِذَا انْقَطَعَ فِيَّهُ إِنْ لَمْ يَسِّرْهُ لَمْ يَتِيسِّرْ<sup>(٢)</sup>).

وهذا قد يلزمه أن يجعل أيضاً استهداء الله وعمله بطاعة من ذلك. قولهم يجب دفع المأمور به مطلقاً، بل دفع المخلوق والمأمور، وإنما

(١) سبق تخرّيجه.

(٢) رواه الترمذى (٣٦٠٧)، وأبو يعلى في مسنده (٤٥٦٠) بلفظ: سلوا الله كل شيء... والبزار في كشف الأستار (٣١٣٥).

الشِّسْعُ: أحد سبورة النعل، وهو الذي يدخل بين الأصبعين، ويدخل طرفه في الثقب الذي في صدر النعل المندود في الزمام.

غلطوا من حيث ظنوا سبق التقدير يمنع أن يكون بالسبب المأمور به، كمن يتزندق فيترك الأفعال الواجبة بناء على أن القدر قد سبق بأهل السعادة وأهل الشقاوة، ولم يعلم أن القدر سبق بالأمور على ما هي عليه، فمن قدره الله من أهل السعادة كان مما قدره الله بتسهيله لعمل أهل السعادة، ومن قدره من أهل الشقاوة كان مما قدره أنه يسره لعمل أهل الشقاء، كما قد أجاب النبي ﷺ عن هذا السؤال في حديث «علي بن أبي طالب» و«عمران بن حصين»<sup>(١)</sup> و«سُرَاقة بن جعشن»<sup>(٢)</sup> وغيرهم.

ومنه حديث «الترمذى» حدثنا «ابن أبي عمر» حدثنا «سفيان» عن «الزهري» عن «أبي خزامة» عن أبيه قال:

سألت النبي ﷺ فقلت:

يا رسول الله: أرأيْتَ أدويةً تداوى بها، ورقىً نسترقى بها، وتقاةً نتقىها، هل تردد من قدر الله شيئاً؟ .  
فقال هي مِنْ قدر الله<sup>(٣)</sup>.

وطائفه تظن أن التوكيل إنما هو من مقامات الخاصة المتقربيين إلى الله بالتوافق.

وكذلك قولهم في أعمال القلوب وتوابعها كالحب، والرجاء، والخوف، والشك، ونحو ذلك، وهذا ضلال مبين، بل جميع هذه الأمور فروض على الأعيان باتفاق أهل الإيمان، ومن تركها بالكلية فهو إما كافر، وإما منافق، لكن الناس هم فيها كما هم في الأعمال الظاهرة، فمنهم ظالم لنفسه، ومنهم مقتصد، منهم سابق بالخيرات، ونصوص الكتاب والسنة طافحة بذلك، وليس هؤلاء المعرضون عن هذه الأمور علماً وعملاً بأقل لوماً من التاركين لما أمروا به من أعمال ظاهرة، مع تلبسهم ببعض هذه الأعمال، بل استحقاق الذم والعقاب يتوجه إلى من ترك المأمور من الأمور الباطنة والظاهرة، وإن كانت الأمور الباطنة مبتداً الأمور الظاهرة وأصولها،

(١) سبقت ترجمته.

(٢) سُرَاقة بن جعشن: هو سُرَاقة بن مالك بن جعشن المدلجي، أبو سفيان: صحابي، له شعر، أخرجه أبو سفيان بن حرب ليقتاف أثر رسول الله ﷺ حين خرج إلى الغار مع أبي بكر، وأسلم بعد غزوة الطائف. توفي (٢٤ هـ).

(٣) رواه الترمذى (٢٠٦٦)، والحاكم في المستدرك (٤٠٢/٤).

تقاة: ما يُتقى ويُحدّر.

والأمور الظاهرة كمالها وفروعها التي لا تم إلا بها.

دعاة الله عباده إلى التوبة:

وأما قوله:

(يا عبادي إنكم تحطئون بالليل والنهر وأنا أغفر الذنوب جميعاً) <sup>(١)</sup>.

وفي رواية:

(وأنا أغفر الذنوب ولا أبالي، فاستغفروني أغفره لكم) <sup>(٢)</sup>.

فالمفقرة العامة لجميع الذنوب نوعان:

أحدهما: المغفرة لمن تاب كما في قوله تعالى:

﴿قُلْ يَا عَبَادِيَ الَّذِينَ أَسْرَفُوا عَلَىٰ أَنفُسِهِمْ لَا تَقْنَطُوا مِنْ رَحْمَةِ اللَّهِ﴾ <sup>(٣)</sup>.

إلى قوله:

﴿ثُمَّ لَا تَتَصَرَّفُونَ﴾ <sup>(٤)</sup>.

في هذا السياق مع سبب نزول الآية يبين أن المعنى لا يأس مذنب من مغفرة الله، ولو كانت ذنبه ما كانت، فإن الله سبحانه لا يتعاطمه ذنب أن يغفره لعبده التائب.

وقد دخل في هذا العموم الشرك وغيره من الذنوب، فإن الله تعالى يغفر ذلك لمن تاب منه.

قال تعالى:

﴿فَإِذَا انْسَلَخَ الْأَشْهُرُ الْحُرُمُ فَاقْتُلُوا الْمُشْرِكِينَ﴾ <sup>(٥)</sup>.

إلى قوله:

﴿فَإِنْ تَابُوا وَأَقَامُوا الصَّلَاةَ وَآتَوْا الزَّكَاةَ فَإِخْوَانَكُمْ فِي الدِّينِ﴾ <sup>(٦)</sup>.

(١) و(٢) سبق تخرجه.

(٣) سورة الزمر، الآية: ٥٣.

(٤) سورة الزمر، الآية: ٥٤.

(٥) سورة التوبه، الآية: ٥.

(٦) سورة التوبه، الآية: ١١.

وقال تعالى :

﴿لَقَدْ كَفَرُوا الَّذِينَ قَالُوا إِنَّ اللَّهَ ثَالِثُ ثَلَاثَةٍ﴾<sup>(١)</sup> :

إِلَى قوله تعالى :

﴿أَفَلَا يَتَوبُونَ إِلَى اللَّهِ وَلَا يَسْتَغْفِرُوا لَهُ وَاللَّهُ غَفُورٌ رَّحِيمٌ﴾<sup>(٢)</sup>.

وهذا القول الجامع بالمعفورة لكل ذنب للتأب منه كما دل عليه القرآن والحديث هو الصواب عند جماهير أهل العلم، وإن كان من الناس من يستثنى بعض الذنوب كقول بعضهم :

[إن توبة الداعية إلى البدع لا تُقبل باطناً للحديث الإسرائيلي الذي فيه، فكيف من أضللت؟؟].

وهذا غلط؛ فإن الله قد بين في كتابه وسنة رسوله أنه يتوب على أئمة الكفر الذين هم أعظم من أئمة البدع وقد قال تعالى :

﴿إِنَّ الَّذِينَ فَتَنُوا الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمَنَاتِ ثُمَّ لَمْ يَتُوبُوا فَلَهُمْ عَذَابٌ جَهَنَّمُ وَلَهُمْ عَذَابٌ حَرِيقٌ﴾<sup>(٣)</sup>.

قال «الحسن البصري»<sup>(٤)</sup> [انظروا إلى هذا الكرم، عذبوا أولياءه وفتنهـم، ثم هو يدعـهم إلى التـوبة].

وكذلك توبة القاتل ونحوه. وحديث «أبي سعيد» المتفق عليه في الذي قتل تسعةً وتسعين نفساً يدل على قبول توبته وليس في الكتاب والسنة ما ينافي ذلك، ولا نصوص الرعـيد فيه وفي غيره من الكـبار بـمنافـية لـنصـوص قـبول التـوبة، فـليـست آية «الفرقان» بـمنسوـحة بـآية «النسـاء» إذ لا مـنافـاة بــینـهـما، فإـنهـ قد علمـ يـقـيـنـاً أنـ كلـ ذـنـبـ فيـهـ وـعـيـدـ، فإـنـ لـحـقـ الـوعـيـدـ مـشـروـطـ بـعـدـ التـوـبةـ، إذـ نـصـوصـ التـوـبةـ مـبـيـنـةـ لـتـلـكـ.

(١) سورة المائدة، الآية: ٧٣.

(٢) سورة المائدة، الآية: ٧٤.

(٣) سورة البروج، الآية: ١٠.

(٤) الحسن البصري: هو الحسن بن يسار، إمام أهل البصرة، وحجر الأمة في زمانه، وهو أحد العلماء، والفقهاء الفصحاء الشجاعان، ولد بالمدينة، وشب في كتف علي بن أبي طالب، كان كلامه يشبه كلام الأنبياء، توفي عام (١١٠ هـ).

النصوص، كالوعيد في الشرك، وأكل الربا، وأكل مال اليتيم، والسحر، وغير ذلك من الذنوب.

ومن قال من العلماء: توبته غير مقبولة، فحقيقة قوله التي تلائم أصول الشريعة أن يراد بذلك أن التوبة المجردة تسقط حق الله من العقاب، وأما حق المظلوم فلا يسقط بمجرد التوبة، وهذا حقٌّ، ولا فرق في ذلك بين القاتل وسائر الظالمين.

فمن تاب من ظلم لم يُسقط توبته حق المظلوم، لكن من تمام توبته أن يعوضه بمثل مظلمته، وإن لم يعوضه في الدنيا فلا بد له من العوض في الآخرة، فينبغي للظالم التائب أن يستكثر من الحسنات حتى إذا استوفى المظلومون حقوقهم لم يبق مفلساً، ومع هذا فإن شاء الله أن يعوض المظلوم من عنده فلا راد لفضله، كما إذا شاء أن يغفر ما دون الشرك لمن يشاء.

ولهذا في حديث القصاص الذي ركب فيه «جابر بن عبد الله» إلى «عبد الله بن أبي سعيد» شهراً حتى شافهه به<sup>(١)</sup> وقد رواه الإمام «أحمد» وغيره واستشهد به «البخاري» في «صححه».

وفي صحيح «البخاري» من حديث «أبي سعيد»:

(إنَّ أهْلَ جَنَّةً إِذَا عَبَرُوا الصِّرَاطَ وَقَفُوا عَلَى قَنْطَرَةٍ بَيْنَ الْجَنَّةِ وَالنَّارِ، فَيَقْتَصُّ لبعضهم من بعض، فإذا هُدِبُوا وَنَقَوا أَذْنَ لَهُمْ فِي دُخُولِ الْجَنَّةِ)<sup>(٢)</sup>.

وقد قال سبحانه لما قال:

---

(١) بداية الحديث:

يَحْشُرُ اللَّهُ الْعِبَادُ عَرَاءً عَزَلًا . . .

وفيه: (أنا الملك، أنا الدين، لا ينبغي لأحدٍ من أهل الجنة أن يدخل الجنة وأحدٌ من أهل النار يطلب بمظلمة، ولا ينبغي لأحدٍ من أهل النار أن يدخل النار وأحدٌ من أهل الجنة يطلب بمظلمة حتى اللطممة).

رواه أحمد في المسند (٤٩٥/٣)، والحاكم في المستدرك (٤٢٧/٢ - ٥٧٤/٤)، والبخاري في الأدب المفرد (٩٧٣) والخطيب في الرحلة في طلب الحديث (٣١).

(٢) رواه البخاري (٧٠/٥) و(١١/٣٤٥)، وأحمد في المسند (٥٧٣/٣)، والبغوي في شرح السنة (٤٣٦٤).

﴿ولا يغتب بعضكم بعضاً﴾<sup>(١)</sup>.

والاغتياب من ظلم الأعراض.

قال تعالى :

﴿أَيُحِبُّ أَحَدُكُمْ أَنْ يَأْكُلْ لَحْمَ أَخِيهِ مِيتاً فَكَرْهُتُمُوهُ وَاتَّقُوا اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ تَوَابٌ رَّحِيمٌ﴾<sup>(٢)</sup>.

فقد نبههم على التوبة من الاغتياب وهو من الظلم.

وفي الحديث الصحيح :

(منْ كَانَ عِنْدَهُ لِأَخِيهِ مُظْلَمَةً مِنْ دَمٍ، أَوْ مَالٍ، أَوْ عَرْضٍ، فَلِيَأْتِهِ فَلِيُسْتَحْلِلَ مِنْهُ قَبْلَ أَنْ يَأْتِيَ يَوْمَ لِيَسَ فِيهِ دِرْهَمٌ وَلَا دِينَارٌ إِلَّا الْحَسَنَاتُ وَالسَّيَّئَاتُ، فَإِنْ كَانَتْ لَهُ حَسَنَاتٌ وَلَا أَخْذَ مِنْ سَيَّئَاتِ صَاحِبِهِ فُطُرِحَتْ عَلَيْهِ ثُمَّ يُلْقَى فِي النَّارِ)<sup>(٣)</sup>.

أو كما قال :

وهذا فيما علمه المظلوم من العوض. فأما إذا اغتابه، أو قدفه، ولم يعلم بذلك فقد قيل: من شروط توبته إعلامه، وقيل: لا يشترط ذلك، وهذا قول الأكثرين، وهو روايتان عن «أحمد» لكن قوله مثل هذا أن يفعل مع المظلوم حسنات كالدعاء له والاستغفار وعمل صالح يهدي إليه يقوم مقام اغتيابه وقدفه.

قال «الحسن البصري» :

[كُفَّارَةُ الْغَيْبَةِ أَنْ تَسْتَغْفِرَ لِمَنْ اغْتَبْتَهُ].

وأما الذنوب التي يطلق الفقهاء فيها نفي قبول التوبة مثل قول أكثرهم :

[لَا تَقْبُلُ تُوبَةُ الزَّنْدِيقِ، وَهُوَ الْمُنَافِقُ].

وقولهم إذا تاب المحارب قبل القدرة عليه تسقط عنه حدود الله.

(١) سورة الحجرات، الآية: ١٢.

(٢) سورة الحجرات، الآية: ١٢.

(٣) رواه الإمام البخاري (٤١٦٣/٥)، والترمذى (٢٤٢١)، والبغوى في شرح السنة (٤١٦٣)، والإمام أحمد في مسنده (٥٠٦/٢).

وكذلك قول كثير منهم أو أكثرهم فيسائر الجرائم، كما هو أحد قولي «الشافعي» وأصح الروايتين عن «أحمد».

وقولهم في هؤلاء إذا تابوا بعد الدفع إلى الإمام لم تقبل توبتهم، فهذا إنما يريدون به رفع العقوبة المشروعة عنهم، أي لا تقبل توبتهم بحيث يخلو بلا عقوبة، بل يعاقب إما لأن التوبة غير معلومة الصحة، بل يظن به الكذب فيها، وإما لأن رفع العقوبة بذلك يفضي إلى انتهاك المحارم وسد باب العقوبة على الجرائم.

ولا يريدون بذلك أن من تاب من هؤلاء توبية صحيحة فإن الله لا يقبل توبته في الباطن، إذ ليس هذا قول أحد من أئمة الفقهاء بل هذه التوبة لا تمنع إلا إذا عاين أمر الآخرة كما قال تعالى :

﴿إنما التوبة على الله للذين يعملون السوء بجهالة ثم يتوبون من قرب فأولئك يتوب الله عليهم وكان الله عليماً حكيناً وليست التوبة للذين يعملون السيئات حتى إذا حضر أحدهم الموت قال إني تبت الآن ولا الذين يموتون هم كفار﴾<sup>(١)</sup> الآية.

قال «أبو العالية» :

سألت أصحاب محمد ﷺ عن ذلك فقالوا لي : كل من عصى الله فهو جاهل، وكل من تاب قبل الموت فقد تاب من قرب.

وأما من تاب عند معاينة الموت فهذا كفرعون الذي قال الله فيه :

﴿فَلِمَا أُدْرِكَهُ الْفَرْقَ قَالَ آمَنْتُ أَنَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا الَّذِي آمَنْتُ بِهِ بَنُو إِسْرَائِيلَ وَأَنَا مِنَ الْمُسْلِمِينَ﴾<sup>(٢)</sup>.

قال الله :

﴿الآن وقد عصيت قبل و كنت من المفسدين﴾<sup>(٣)</sup>.

وهذا استفهام إنكار بَيْنَ به أن هذه التوبة ليست هي التوبة المقبولة المأمور بها، فإن استفهام الإنكار إما بمعنى النفي إذ قابل الإخبار، وإما بمعنى النبذ والنهي

(١) سورة النساء، الآية: ١٧.

(٢) و(٣) سورة يومن، الآية: ٩٠.

إذ قابل الإنماء، وهذا من هذا ومثله قوله تعالى :

﴿فِلَمَا جَاءُوهُمْ رَسُلُهُمْ بِالْبَيِّنَاتِ فَرَحُوا بِمَا عَنْهُمْ مِنَ الْعِلْمِ وَحَاقَ بِهِمْ مَا كَانُوا بِهِ يَسْتَهْزَءُونَ فَلَمَّا رَأَوْا بِأَسْنَا قَالُوا آمَنَا بِاللَّهِ وَحْدَهُ وَكَفَرْنَا بِمَا كَنَا بِهِ مُشْرِكِينَ فَلَمْ يَكُنْ يَنْفَعُهُمْ إِيمَانُهُمْ لِمَا رَأَوْا بِأَسْنَا﴾<sup>(١)</sup> الآية.

بين أن التوبية بعد رؤية البأس لا تنفع، وأن هذه سنة الله التي قد خلت في عبادة كفرعون وغيره وفي الحديث :

﴿إِنَّ اللَّهَ يَقْبِلُ تَوْبَةَ الْعَبْدِ مَا لَمْ يَغْرِرْ﴾<sup>(٢)</sup>.

وروى :  
ما لم يعاني).

وقد ثبت في الصحيحين أنه ﷺ: عرض على عمّه التوحيد في مرضه الذي مات فيه، وقد عاد يهودياً كان يخدمه، فعرض عليه الإسلام فأسلم، فقال: الحمد لله الذي أنقذه بي من النار ثم قال (آروا أخاكم)<sup>(٣)</sup>.

ومما يبين أن المغفرة العامة في «الزمر» هي للثائبين أنه قال في سورة النساء :

﴿إِنَّ اللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرِكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَاء﴾<sup>(٤)</sup>.

فقد المغفرة بما دون الشرك، وعلقها على المثبتة، وهناك أطلق وأعلم، فدل هذا التقيد والتعليق على أن هذا في حق غير التائب، ولهذا استدل أهل السنة بهذه الآية على جواز المغفرة لأهل الكبائر في الجملة خلافاً لمن أوجب نفوذ الوعيد بهم من الخوارج المعترلة، وإن كان المخالفون لهم قد أسرف فريق منهم من المرجئة حتى تووقفوا في لحقوق الوعيد بأحد من أهل القبلة، كما يذكر عن غالاتهم أنهم نفوه مطلقاً، ودين الله وسط بين الغالي فيه والجافي عنه. ونصوص الكتاب

(١) سورة غافر، الآية: ٨٤.

(٢) رواه الإمام أحمد (١٣٢/٢)، والترمذني (٣٥٣١)، والترمذني (٣٥٣١)، وابن ماجه (٤٢٥٣)،

وابن حبان (٢٤٤٩)، والحاكم في المستدرك (٤/٢٥٧)، والبغوي في شرح السنة (١٣٠٦).

ومعنى ما لم يغرغ: ما لم تبلغ روحه حلقومه، ف تكون بمنزلة الشيء يتغرغ به.

(٣) رواه الإمام البخاري (١٧٦/٣)، وأبو داود (٣٠٩٥)، والبغوي (٥٧)، والبخاري في الأدب المفرد (٥٢٤).

(٤) سورة النساء، الآية: ٤٨.

والسنة مع اتفاق سلف الأمة وأئمتها متطابقة على أنَّ مِنْ أهل الكبائر مَنْ يعذَّبُ،  
وأنه لا يبقى في النار من في قلبه مِنْ قال ذرة من إيمان.

ترتفع درجات العبد ويحبه الله بعد توبته :

النوع الثاني : من المغفرة العامة التي دل عليها قوله :

(يا عبادي إنكم تخطئون بالليل والنهر وأنا أغفر الذنب جميعاً) <sup>(١)</sup>.

المغفرة بمعنى تخفيف العذاب ، أو بمعنى تأخيره إلى أجل مسمى ، وهذا عام مطلقاً ، ولهذا شفع النبي ﷺ في «أبي طالب» مع موته على الشرك ، فنقل من غمرة من نار حتى جعل في ضحاضاح من نارٍ في قدميه نعلان من نار يغلي منهما دماغه قال :

(ولولا أنا لكان في الدَّرُكِ الأَسْفَلِ مِنَ النَّارِ) <sup>(٢)</sup>.

وعلى هذا المعنى دل قوله سبحانه :

﴿ولو يؤخذ الله الناس بما كسبوا ما ترك على ظهرها من دابة﴾ <sup>(٣)</sup>.

وقوله :

﴿ولو يؤخذ الله الناس بظلمهم ما ترك عليها من دابة﴾ <sup>(٤)</sup>.

وقوله :

﴿وما أصابكم من مصيبة فيما كسبت أيديكم ويعفو عن كثير﴾ <sup>(٥)</sup>.

أعمال العباد لا تفيد الله ولا تضره :

وأما قوله عز وجل في الحديث :

(يا عبادي إنكم لن تبلغوا ضري فتضرونني ، ولن تبلغوا نفعي فتنفعوني) <sup>(٦)</sup>.

(١) سبق تخربيجه.

(٢) رواه الإمام البخاري (١٤٩/٧)، ومسلم (٢١٠)، والضحاضح: هو الماء القليل وقد شبه في القلة ما يكون فيه أبو طالب من النار القليلة.

(٣) سورة فاطر، الآية: ٤٥.

(٤) سورة النحل، الآية: ٦١.

(٥) سورة الشورى، الآية: ٣٠.

(٦) سبق تخربيجه.

فإنه هو بِينَ بذلك أنه ليس هو فيما يحسن به إِلَيْهم من أُجَابَة الدُّعَوات، وغفران الزَّلَات بالمستعِض بذلك منهم جلب مُنْفعة، أو دفع مُضرة، كما هي عادة المخلوق الذي يعطي غيره نفعاً ليكافئه عليه بنفع، أو يدفع عنه ضرراً ليتقى بذلك ضرره.

فقال:

(إنكم لن تبلغوا نفعي فتنفعوني، ولن تبلغوا ضرّي فتضروني)<sup>(١)</sup>.

فلست إِذَا أحبسكم بهداية المستهدي، وكفاية المستكفي المستطعم، والمستكسي، بالذى أطلب أن تنفعوني، ولا أنا إِذَا غرفت خطبائكم بالليل والنهر أتقى بذلك أن تضروني، فإنكم لن تبلغوا نفعي فتنفعوني، ولن تبلغوا ضري فتضروني، إذ هم عاجزون عن ذلك، بل ما يقدرون عليه من الفعل لا يقدرون عليه إلا بتقديره وتدبيره، فكيف بما لا يقدرون عليه، فكيف بالغنى الصمد الذي يمتنع عليه أن يستحق من غيره نفعاً أو ضرّاً؛ وهذا الكلام كما بين أن ما يفعله بهم من جلب المنافع ودفع المضار، فإنهم لن يبلغوا أن يفعلوا مثل ذلك، فكذلك يتضمن أن ما يأمرهم به من الطاعات وما ينهاهم عنه من السيئات، فإنه لا يتضمن استجلاب نفعهم، كأمر السيد لعبدة، أو الوالد لولده، أو الأمير لرعيته، ونحو ذلك ولا دفع مضرتهم كنهي هؤلاء أو غيرهم لبعض الناس عن مضرتهم، فإن المخلوقين يبلغ بعضهم نفع بعض، ومضره بعض، وكانتوا في أمرهم ونهايهم قد يكونون كذلك، والخالق سبحانه مقدسٌ عن ذلك، وبين تزييه عن لحوقِ نفعهم وضرهم في إحسانه إليهم بما يكون من أفعاله بهم وأوامره لهم.

قال «قتادة»:

[إن الله لم يأمر العباد بما أمرهم به ل حاجته إليهم، ولا نهاهم عما نهاهم عنه بخلاً به عليهم، ولكن أمرهم بما فيه صلاحهم، ونهاهم عما فيه فسادهم].

**إعطاء الله السائلين له لا ينقص من ملكه شيئاً :**

ولهذا ذكر هذين الأصلين بعد هذا، فذكر أن برهم وفجورهم الذي هو طاعتهم ومعصيتهم لا يزيد في ملكه ولا ينقص، وإن إعطاءه إياهم غاية مما يسألونه

(١) سبق تحريرجه.

نسبة إلى ما عنده أدنى نسبة، وهذا بخلاف الملوك وغيرهم ممن يزداد ملكه بطاعة الرعية، وينقص ملكه بالمعصية، وإذا أعطى الناس ما يسألونه أنفذ ما عنده، ولم ينفعهم وهو في ذلك يلغون مضرته ومنفعته، وهو يفعل ما يفعله من إحسان، وعفو، وأمر، ونهي، لرجاء المنفعة وخوف المضرة فقال:

(يا عبادي لو أنَّ أولَكُمْ، وآخرَكُمْ، وإنْسِكُمْ، وجَنَّكُمْ كانوا على أتقى قلبِ رجلٍ منكم ما زاد ذلك في مُلكي شيئاً، يا عبادي لو أنَّ أولَكُمْ، وآخرَكُمْ، وإنْسِكُمْ وجَنَّكُمْ كانوا على أفجر قلبِ رجلٍ منكم ما نقصَ ذلك من ملكي شيئاً) <sup>(١)</sup>.

إذ ملكه هو قدرته على التصرف، فلا تزداد بطاعتهم، ولا تنقص بمعصيتهم، كما تزداد قدرة الملوك بكثرة المطيعين لهم، وتنقص بقلة المطيعين لهم، فإن ملكه متعلق بنفسه، وهو خالق كل شيء، وربه، وملكيه، وهو الذي يؤتي الملك من يشاء وينزع الملك من يشاء.

والملك قد يُراد به القدرة على التصرف والتدبير، ويراد به نفس التدبير والتصرف، ويراد به المملوك نفسه الذي هو محل التدبير، ويراد به ذلك كله وبكل حال فليس بر الأبرار وفجور الفجار موجباً لزيادة شيء من ذلك، ولا نقصه بل هو بمشيئة، وقدرته يخلق ما يشاء، فلو شاء أن يخلق مع فجور الفغار ما شاء لم يمنعه من ذلك مانع، كما يمنع الملوك فجور رعاياهم التي تعارض أوامرهم عما يختارونه من ذلك، ولو شاء أن لا يخلق مع بر الأبرار شيئاً مما خلقه لمن يكن برهم محوجاً له إلى ذلك، ولا معيناً له، كما يحتاج الملوك ويستعينون بكثرة الرعايا المطيعين.

ثم ذكر حالهم في النوعين سؤال بره وطاعة أمره اللذين ذكرهما في الحديث، حيث ذكر الاستهداء، والاستطعام، والاستكفاء، وذكر الغفران، والبر، والفجور فقال:

(لو أنَّ أولَكُمْ، وآخرَكُمْ، وإنْسِكُمْ، وجَنَّكُمْ، كانوا في صعيد واحد، فسألوني، فأعطيت كل إنسان منهم مسألته ما نقص ذلك مما عندي إلا كما ينقصُ المحيط إذا دخل البحر) <sup>(٢)</sup>.

(١) و(٢) سبق تخرجه.

والخياط والمحيط: ما يخاط به. إذ الفعل والمفعَل والمفعَال من صيغ الآلات التي يفعل بها كالمسعر والحلاب والمنشار.

فيبين أن جميع الخلائق إذا سألوا وهم في مكان واحد وزمان واحد، فأعطي كل إنسان منهم مسأله لم ينقصه ذلك مما عنده إلا كما ينقص الخياط، وهي الإبرة إذا غمست في البحر.

وقوله لم ينقص مما عندي: فيه قولان؛ أحدهما: أنه يدل على أن عنده أموراً موجودة يعطيهم منها ما سألوه إياه، وعلى هذا فيقال لفظ النقص على حاله، لأن الإعطاء من الكثير وإن كان قليلاً فلا بد أن ينقصه شيئاً ما، ومن رواه (لم ينقص من ملكي) <sup>(١)</sup>.

يحمل على ما عنده كما في هذا اللفظ، فإن قوله مما عندي فيه تخصيص ليس هو في قوله (من ملكي) وقد يقال:

المعطى : إما أن يكون أعياناً قائمة بنفسها، أو صفات قائمة بغيرها، فاما الأعيان فقد تنقل من محل إلى محل، فيظهر النقص في المحل الأول. وأما الصفات فلا تنقل من محلها، وإن وجد نظيرها في محل آخر كما يوجد نظير علم المعلم في قلب المتعلم من غير زوال علم المعلم، وكما يتكلم المتكلم بكلام المتalking قبله من غير انتقال كلام المتكلم الأول إلى الثاني.

وعلى هذا فالصفات لا تنقص مما عنده شيئاً وهي من المسؤول كالهدي، وقد يجاب عن هذا بأن هو من الممكن في بعض الصفات أن لا يثبت مثلها في المحل الثاني حتى تزول عن الأول، كاللون الذي ينقص، وكالروائح التي تبعق بمكان وتزول، كما دعى النبي ﷺ على حمى المدينة أن تنقل إلى «مهيعة» وهي «الجحفة» <sup>(٢)</sup> وهل مثل هذا الانتقال بانتقال عين العرض الأول أو بوجود مثله من غير انتقال عينه قولان:

إذ منهم من يجوز انتقال الأعراض، بل من يجوز أن يجعل الأعراض أعياناً

(١) سبق تخربيجه.

(٢) الجحفة: منزل بين المدينة ومكة قريب من رابع كان اسمها مهيعة.

كما هو قول «ضرار»<sup>(١)</sup> و«النجار» وأصحابهما كـ«البرغوث»<sup>(٢)</sup> وـ«حفص الفرد» لكن إن قيل هو بوجود مثله من غير انتقال عينه، فذلك يكون مع استحاله العرض الأول وفناه، فيعدم عن ذلك المحل، ويوجد مثله في المحل الثاني.

والقول الثاني: إن لفظ النقص هنا كلفظ النقص في حديث «موسى» وـ«الخضر» الذي في الصحيحين من حديث «ابن عباس» عن «أبي بن كعب» عن النبي ﷺ وفيه:

(أن الخضر قال لموسى لما وقع عصفور على قارب السفينة، فنقر في البحر، فقال: يا موسى ما نقص علمي وعلمك من علم الله إلا كما نقص هذا العصفور من هذا البحر)<sup>(٣)</sup>.

ومن المعلوم أن نفس علم الله القائم بنفسه لا يزول منه شيء بتعلم العباد، وإنما المقصود أن نسبة علمي وعلمك إلى علم الله كنسبة ما علق بمنقار العصفور إلى البحر، ومن هذا الباب كون العلم يورث كقوله ﷺ: (العلماء ورثة الأنبياء)<sup>(٤)</sup>.

ومنه قوله تعالى: **﴿وَوَرَثَ سَلِيمَانَ دَاؤِدَ﴾**<sup>(٥)</sup>.

ومثل هذه العبارة من النقص ونحوه تستعمل في هذا، وإن كان العلم الأول ثابتاً كما قال «سعيد بن المسيب»<sup>(٦)</sup> «لقتادة» وقد أقام عنده أسبوعاً سأله فيها مسائل

(١) ضرار بن عمرو الغطفاني: قاض من كبار المعتزلة، تقلبت أحواله وانتش عنهم فكفروه، ألف ثلاثة كتاباً منها ما رأى عليهم بها، شهد عليه أحمد بن حنبل عند القاضي سعيد الجمي حكم عليه بالقتل مات عام ١٩٠ هـ.

(٢) برغوث: أبو عبد الله محمد الجهمي وهو رأس البدعة كان يناظر الإمام أحمد وقت المحن، صنف كتاباً منها (الاجتهد) وـ(المضاهاة) وـ(الاستطاعة) وغيرها. توفي عام ٢٤٠ هـ.

(٣) جزء من حديث: رواه البخاري (٣١٠/٨ - ٣٢٢)، ومسلم (٢٢٣٨٠)، ورواوه الترمذى بلطف قريب (٣١٤٨)، وأبو داود أيضاً (٤٧٠٥)، و(٤٧٠٦) و(٤٧٠٧).

(٤) جزء من حديث: رواه أبو داود (٣٦٤١) و(٣٦٤٢)، والترمذى (٢٦٨٣)، وأحمد (٥١٩٦)، والدارمى (٩٨/١)، وابن ماجة (٢٢٣)، وابن حبان (٨٨)، والبغوى (١٢٩).

(٥) سورة النمل، الآية: ١٦.

(٦) سعيد بن المسيب: المخزوبي القرشي، سيد التابعين، وأحد الفقهاء السبعة بالمدينة جمع بين الحديث والفقه والزهد والورع، وكان يعيش من التجارة بالزيت ولا يأخذ عطاياً، وكان أحفظ =

عظيمة حتى عجب من حفظه وقال: [نرفنتي يا أعمى] وإنزاف القليب ونحوه: هو رفع ما فيه بعثت لا يبقى فيه شيء. ومعلوم أن «قتادة» لو تعلم جميع علم «سعيد» لم يُزِّلْ علمه من قلبه كما يزول الماء من القليب، لكن يقال: التعليم إنما يكون بالكلام، والكلام يحتاج إلى حركة وغيرها مما يكون بالمحل ويزول عنه، ولهذا يوصف بأنه يخرج من المتكلم كما قال تعالى:

﴿كَبَرَتْ كَلْمَةٌ تَخْرُجُ مِنْ أَفواهِهِمْ أَنْ يَقُولُونَ إِلَّا كَذِبًا﴾<sup>(١)</sup>.

ويقال قد أخرج العالم هذا الحديث ولم يخرج هذا، فإذا كان تعليم العلم بالكلام المستلزم زوال بعض ما يقوم بالمحل وهذا نزيف وخروج كان كلام «سعيد بن المسيب» على حقيقته ومضمونه أنه من تلك السبع الليالي من كثرة ما أجابه وكلمه ففارقها، أمور قامت به من حركات وأصوات، بل ومن صفات قائمة بالنفس كان ذلك نزيفاً، ومما يقوى هذا المعنى أن الإنسان وإن كان علمه في نفسه فليس هو أمراً لازماً للنفس لزوم الألوان للمتلدونات، بل قد يذهل الإنسان ويفضل، وقد ينساه، ثم يذكره، فهو شيء يحضر تارة، ويعيب أخرى. وإذا تكلم به الإنسان وعلمه فقد تكل نفس وتعي حتى لا يقوى على استحضاره إلا بعد مدة، فتكون في تلك الحال خالية عن كمال تتحققه واستحضاره الذي يكون به العالم عالماً بالفعل، وإن لم يكن نفس ما زال هو بعينه القائم على نفس السائل والمستمع، ومن قال هذا يقول كون التعليم يرسخ العلم من وجه لا ينافي ما ذكرناه.

وإذا كان مثل هذا النقص والتزيف معقولاً في علم العباد، كان استعمال لفظ النقص في علم الله بناء على اللغة المعتادة في مثل ذلك، وإن كان سبحانه منزهاً عن اتصافه بضد العلم بوجهه من الوجه، أو عن زوال علمه عنه، لكن في قيام أفعال به وحركات نزاع بين الناس من المسلمين وغيرهم.

وتحقيق الأمر أن المراد ما أخذ علمي وعلمك من علم الله، وما نال علمي وعلمك من علم الله، وما أحاط علمي وعلمك من علم الله كما قال تعالى:

﴿وَلَا يُحِيطُونَ بِشَيْءٍ مِّنْ عِلْمِهِ إِلَّا بِمَا شَاءُ﴾<sup>(٢)</sup>.

= الناس لأحكام عمر بن الخطاب وأقضيته، حتى سُمي راوية عمر، ولد بالمدينة المنورة عام ١٣ هـ وتوفي بها عام ٩٤ هـ).

(١) سورة الكهف، الآية: ٥.

(٢) سورة البقرة، الآية: ٢٥٥.

إلا كما نقص أو أخذ أو نال هذا العصفور من هذا البحر، أي نسبة هذا إلى هذا كنسبة هذا إلى هذا.

وإن كان المشبه به جسماً يتقلل من محل إلى محل، ويزول عن المحل الأول، وليس المشبه كذلك، فإن هذا الفرق هو فرق ظاهر يعلمه المستمع من غير التباس كما قال عليه السلام :

(إنكم سترون ربكم كما ترون الشمس والقمر) <sup>(١)</sup>.

فشبه الرؤية بالرؤبة، وهي وإن كانت متعلقة بالمرئي في الرؤية المشبهة، والرؤبة المشبه بها لكن قد علم المستمعون أن المرئي ليس مثل المرئي، فكذلك هنا شبه النقص بالنقص، وإن كان كل من الناقص والمنقوص منه المشبه ليس مثل الناقص والمنقوص منه المشبه به، ولهذا كل أحد يعلم أن المعلم لا يزول علمه بالتعليم، بل يشبهونه بضوء السراج الذي يحدث يقتبس منه كل أحد، ويأخذون ما شاؤوا من الشهب وهو باقٍ بحاله.

وهذا تمثيلٌ مطابق، فإن المستوقد من السراج يحدث الله في فتيله أو وقوده ناراً من جنس تلك النار، وإن كان قد يقال أنها تستحيل عن ذلك الهواء مع أن النار الأولى باقية.

كذلك المتعلم يجعل في قلبه مثل علم المعلم، مع بقاء علم المعلم، ولهذا قال «علي» رضي الله عنه :

[العلم يزکو على العمل] أو قال [على التعليم والمال ينقصه النفقه].

وعلى هذا فيقال في حديث «أبي ذر» أن قوله [مما عندي] وقوله [من ملكي] هو من هذا الباب وحيثئذ فله وجهان :

أحدهما: أن يكون ما أعطاهم خارجاً عن مسمى ملكه ومسمى ما عنده كما أن علم الله لا يدخل في نفس علم «موسى» و«الخضر».

والثاني: أن يقال: بل لفظ الملك وما عنده يتناول كل شيء وما أعطاهم فهو جزء من ملكه ومما عنده، ولكن نسبت إلى الجملة هذه النسبة الحقيقة، ومما يحقق

---

(١) رواه البخاري (٢٧٢)، ومسلم (٦٣٣) وأبو داود في السنن (٤٧٢٩)، والترمذني (٢٥٥٤).

هذا القول الثاني أن «الترمذى» روى هذا الحديث من طريق «عبد الرحمن بن غنم» عن «أبي ذر» مرفوعاً فيه :

(لو أَنْ أُولَكُمْ، وَآخِرَكُمْ، إِنْسَكُمْ، وَجْنَكُمْ، وَرَطْبَكُمْ، وَيَابِسَكُمْ سَأْلُونِي  
حَتَّى تَنْتَهِي مَسَأْلَةُ كُلِّ وَاحِدٍ مِّنْهُمْ، فَأَعْطِيهِمْ مَا سَأَلُونِي مَا نَقْصَ ذَلِكَ مَا عَنِّي  
كَمْغَرَزٌ إِبْرَةٌ لَوْ غَمْسَهَا أَحَدُكُمْ فِي الْبَحْرِ، وَذَلِكَ أَنِي جَوَادٌ، مَاجِدٌ، وَاجِدٌ، عَطَائِي  
كَلَامٌ، وَعِذَابِي كَلَامٌ، إِنَّمَا أَمْرِي لِشَيْءٍ إِذَا أَرَدْتُهُ أَنْ أَقُولَ لَهُ: كُنْ، فَيَكُونُ<sup>(۱)</sup>).

فذكر سبحانه أن عطاءه كلام، وعدابه كلام، يدل على أنه هو أراد بقوله [من ملكي] و [مما عندي] أي من مقدوري، فيكون هذا في القدرة كحديث «الحضر» في العلم والله أعلم.

ويؤيد ذلك أن في اللفظ الآخر الذي في نسخة «أبي مسهر» [لم ينقص ذلك من ملكي شيئاً إلا كما ينقص البحر].

وهذا قد يقال فيه أنه استثناء منقطع، أي لم ينقص من ملكي شيئاً، لكن يكون حاله حال هذه النسبة، وقد يقال بل هو تمام، والمعنى على ما سبق.

### الله لا يظلم أحداً:

ثم ختمه بتحقيق ما بينه فيه من عدله وإحسانه فقال:

(يَا عَبَادِي إِنَّمَا هِيَ أَعْمَالُكُمْ أَحْصِيَاهَا لَكُمْ، ثُمَّ أَوْفِيَكُمْ إِيَّاهَا، فَمَنْ وَجَدَ خَيْرًا  
فَلِيَحْمِدِ اللَّهَ، وَمَنْ وَجَدَ غَيْرَ ذَلِكَ فَلَا يَلْوَمَنَّ إِلَّا نَفْسَهُ<sup>(۲)</sup>).

فيَّـنَّ أَنَّهُ مَحْسِنٌ إِلَى عَبَادِهِ فِي الْجَزَاءِ عَلَى أَعْمَالِهِمُ الصَّالِحةِ إِحْسَانًا يَسْتَحِقُ  
بِهِ الْحَمْدُ، لَأَنَّهُ هُوَ الْمَنْعِمُ بِالْأَمْرِ بِهَا، وَالْإِرْشَادُ إِلَيْهَا، وَالْإِعْانَةُ عَلَيْهَا، ثُمَّ إِحْصَائِهَا،  
ثُمَّ تَوْفِيَةُ جَزَائِهَا، فَكُلُّ ذَلِكَ فَضْلٌ مِّنْهُ وَإِحْسَانٌ، إِذَا كُلُّ نِعْمَةٍ مِّنْهُ فَضْلٌ، وَكُلُّ نِقْمَةٍ  
مِّنْهُ عَدْلٌ، وَهُوَ إِنْ كَانَ قَدْ كَتَبَ عَلَى نَفْسِهِ الرَّحْمَةُ وَكَانَ حَقًا عَلَيْهِ نَصْرُ الْمُؤْمِنِينَ  
كَمَا تَقْدِمُ بِيَانِهِ، فَلِيَسْ وَجُوبُ ذَلِكَ كَوْجُوبِ حُقُوقِ النَّاسِ بِعُضُّهُمْ عَلَى بَعْضِ الَّذِي  
يَكُونُ عَدْلًا لَا فَضْلًا، لَأَنَّ ذَلِكَ يَكُونُ لِكُوْنِ بَعْضِ النَّاسِ أَحْسَنًا إِلَى الْبَعْضِ،

(۱) رواه الترمذى (۲۴۹۷).

(۲) سبق تخریجه.

فاستحق المعاوضة، وكان إحسانه إليه بقدرة المحسن دون المحسن إليه، ولهذا لم يكن المتعاونان ليخص أحدهما بالفضل على الآخر لتكافئهما.

وهو قد بين في الحديث أن العباد لم يبلغوا صرّه فيضروه، ولن يبلغوا نفعه فينفعوه، فامتنع حينئذ أن يكون لأحد من جهة نفسه عليه حق، بل هو الذي أحق الحق على نفسه بكلماته، فهو المحسن بالإحسان، وإحقاقه، وكتابته على نفسه فهو في كتابة الرحمة على نفسه وإحقاقه نصر عباده المؤمنين ونحو ذلك محسنٌ إحساناً مع إحسان.

فليتذبر اللبيب هذه التفاصيل التي يتبيّن بها فصل الخطاب في هذه المواضع التي عظم فيها الاضطراب، فمن بين موجب على ربه بالمنع أن يكون محسناً متفضلاً، ومن بين مسوٍّ بين عدله وإحسانه، وما تزه عنه من الظلم والعدوان، وجاء الجميع نوعاً واحداً، وكل ذلك حيد عن سنن الصراط المستقيم، والله يقول الحق وهو يهدي السبيل.

وكما بين أنه محسن في الحسنات، متم إحسانه بإحصائه، والجزاء عليها بين أنه عادل في الجزاء على السيئات.

فقال:

(وَمَنْ وَجَدَ غَيْرَ ذَلِكَ فَلَا يَلُومَنَّ إِلَّا نَفْسَهُ) <sup>(١)</sup>.

كما تقدم بيان في مثل قوله تعالى:  
﴿وَمَا ظلمُنَاهُمْ وَلَكُنْ ظُلْمُوا أَنفُسُهُم﴾ <sup>(٢)</sup>.

وعلى هذا الأصل استقرت الشريعة الموافقة لفطرة الله التي فطر الناس عليها كما في الحديث الصحيح الذي رواه «البخاري» عن «شداد بن أوس» عن النبي ﷺ أنه قال:

(سَيِّدُ الْاسْتغْفَارِ أَنْ يَقُولَ الْعَبْدُ: اللَّهُمَّ أَنْتَ رَبِّي لَا إِلَهَ إِلَّا أَنْتَ، خَلَقْتَنِي وَأَنَا عَبْدُكَ، وَأَنَا عَلَى عَهْدِكَ وَوَعْدُكَ مَا اسْتَطَعْتُ، أَعُوذُ بِكَ مِنْ شَرِّ مَا صَنَعْتُ، وَأَبُوءُ

(١) سبق تخریجه.

(٢) سورة هود، الآية: ١٠١.

بنعمتك عليَّ، فاغفرْ لي ، فإنَّه لا يغفرُ الذنوبَ إلَّا أنتَ<sup>(١)</sup>.

ففي قوله : أبوء بنعمتك عليَّ، اعترف بنعمته عليَّ في الحسنات وغيرها.

وقوله : وأبوء بذنبي اعتراف منه بأنه مذنب ظالم لنفسه.

وبهذا يصير العبد شكوراً لربه، مستغفراً لذنبه، فيستوجب مزيد الخير، وغفران الشر من الشكور الغفور الذي يشكر اليسير من العمل، ويغفر الكثير من الزلل .

وهنا انقسم الناس ثلاثة أقسام في إضافة الحسنات والسيئات التي هي الطاعات والمعاصي إلى ربهم وإلى نفوسهم.

فشرُّهم الذي إذا أساء أضاف ذلك إلى القدر، واعتذر بأن القدر سبق بذلك، وأنه لا خروج له عن القدر فركب الحجة على ربه في ظلمه لنفسه، وإن أحسن أضاف ذلك إلى نفسه ونسي نعمة الله عليه في تيسيره لليسرى، وهذا ليس مذهب طائفَةٍ من بني آدم، ولكنه حال شرار الجاهلين الظالمين الذين لا حفظوا حدود الأمْرِ والنهيِّ، ولا شهدوا حقيقة القضاء والقدر.

كما قال فيهم الشيخ «أبو الفرج بن الجوزي»<sup>(٢)</sup>.

[أنت عند الطاعة قدرٌ، وعند المعصية جبرٌ، أيَّ مذهبٍ وافق هواك تمذهبت به].

وخير الأقسام هو القسم المشروع: وهو الحق الذي جاءت به الشريعة أنه إذا أحسن شكر نعمة الله عليه، وحمده. إذ أنعم عليه بأن جعله محسناً ولم يجعله مسيئاً، فإنه فقير محتاج في ذاته، وصفاته، وجميع حركاته، وسكناته إلى ربه ولا حول ولا قوة إلا به فلو لم يهده لم يهتدِ كما قال أهل الجنة:

﴿الحمد لله الذي هدانا لهذا وما كنا لننطوي لو لا أن هدانا الله لقد جاءت رسول ربنا بالحق﴾<sup>(٣)</sup>.

(١) رواه البخاري (١١/٨٢) والبغوي في شرح السنة (١٣٠٨)، والنسائي (٨/٢٧٩)، والترمذني (٣٣٩٠)، ورواه بلفظ قریب أبو داود (٥٠٧٠) وابن ماجة (٣٨٧٢).

(٢) ابن الجوزي: عبد الرحمن بن علي. كان علامة عصره، كثير التأليف له نحو ثلاثة مصنف في مختلف العلوم، ولد في بغداد عام (٥٠٨ هـ) وتوفي فيها عام (٥٩٧ هـ).

(٣) سورة الأعراف، الآية: ٤٣.

وإذا أساء اعترف بذنبه، واستغفر ربها، وتاب منه، وكان كأبيه آدم الذي قال:

﴿ربما ظلمنا أنفسنا وإن لم تغفر لنا وترحمنا لنكونن من الخاسرين﴾<sup>(١)</sup>.

ولم يكن كابليس الذي قال:

﴿بما أغويتني لازين لهم في الأرض ولأغوينهم أجمعين إلا عبادك منهم المخلصين﴾<sup>(٢)</sup>.

ولم يحتج بالقدر على ترك مأمور، ولا فعل محظور، مع إيمانه بالقدر خيره وشره، وأن الله خالق كل شيء وربه ومليكه، وأنه ما شاء الله كان، وما لم يشأ لم يكن، وأنه يهدي من يشاء، ويضل من يشاء، ونحو ذلك وهؤلاء هم الذين أطاعوا الله في قوله في هذا الحديث الصحيح:

﴿فمن وجد خيراً فليحمد الله، ومن وجد غير ذلك فلا يلومن إلا نفسه﴾<sup>(٣)</sup>.

ولكن بسط ذلك وتحقيق نسبة الذنب إلى النفس مع العلم بأن الله خالق أفعال العباد في أسرار ليس هذا موضعها ومع هذا قوله تعالى:

﴿وإن تصبهم حسنة يقولوا هذه من عند الله وإن تصبهم سيئة يقولوا هذه من عندك قل كل من عند الله فما لهؤلاء القوم لا يقادون يفقهون حدثاً. ما أصابك من حسنة فمن الله وما أصابك من سيئة فمن نفسك﴾<sup>(٤)</sup>.

ليس المراد بالحسنات والسيئات في هذه الآية الطاعة والمعاصي كما يظنه كثير من الناس حتى يحرّف بعضهم القرآن ويقرأ (فمن نفسك).

ومعلوم أن معنى هذه القراءة ينافق القراءة المتواترة، وحتى يضمر بعضهم القول على وجه الإنكار له، وهو قول الله الحق، فيجل قول الصدق الذي يحمد، ويرضى قوله للكافر يكذب به، ويذم ويستخط بالإضمار الباطل الذي يدعيه من غير أن يكون في السياق ما يدل عليه.

ثم إن من جهل هؤلاء ظنهم أن في هذه الآية حجة للقدرية، واحتجاج بعض

(١) سورة الأعراف، الآية: ٢٣.

(٢) سورة الحجر، الآية: ٤٠.

(٣) سبق تخریجه.

(٤) سورة النساء، الآيات: ٧٨ - ٧٩.

القدرة بها، وذلك أنه لا خلاف بين الناس في أن الطاعات والمعاصي سواء من جهة القدر.

فمن قال: أن العبد هو الموجود لفعله دون الله أو هو الخالق لفعله وأن الله لم يخلق أفعال العباد فلا فرق عنده بين الطاعة والمعصية.

ومن ثبت خلق الأفعال، وأثبت الجبر أو نفاه، أو أمسك عن نفيه وإثباته مطلقاً، وفصل المعنى أو لم يفصله فلا فرق عنده بين الطاعة والمعصية، فتبين أن إدخال هذه الآية في القدر غاية الجهالة، وذلك أن الحسنات والسيئات في الآية المراد به المسار والمضار دون الطاعات والمعاصي كما في قوله تعالى:

﴿وبلوناهم بالحسنات والسيئات لعلهم يرجعون﴾<sup>(١)</sup>.

وهو الشر والخير في قوله:

﴿ونبلوكم بالشر والخير فتنة﴾<sup>(٢)</sup>.

وكذلك قوله تعالى:

﴿إن تمسسكم حسنة تسؤهم وإن تصبكم سيئة يفرحوا بها﴾<sup>(٣)</sup>.

وقوله تعالى:

﴿ولئن أذقناه رحمة منا من بعد ضراء مسته ليقولن ذهب السيئات عنّي﴾<sup>(٤)</sup>.

وقوله تعالى:

﴿وما أرسلنا في قرية من نبي إلا أخذنا أهلها بالباء والضراء لعلهم يضرعون ثم بدلنا مكان السيئة الحسنة حتى عفوا وقالوا قد مس آبائنا الضراء والسراء فأخذناهم بعنة وهم لا يشعرون﴾<sup>(٥)</sup>.

وقوله تعالى:

﴿وإذا جاءتهم الحسنة قالوا لنا هذه وإن تصبهم سيئة يطيروا بموسى ومن معه﴾<sup>(٦)</sup>.

(١) سورة الأعراف، الآية: ١٦٨.

(٢) سورة الأنبياء، الآية: ٢٥.

(٣) سورة آل عمران، الآية: ١٢٠.

(٤) سورة هود، الآية: ١٠.

(٥) سورة الأعراف، الآية: ٩٥.

(٦) سورة الأعراف، الآية: ١٣١.

فهذه حال فرعون وولائه مع موسى ومن معه، كحال الكفار والمنافقين والظالمين مع محمد ﷺ وأصحابه [إذا أصابهم نعمة وخير قالوا: لنا هذه، أو قالوا: هذه من عند الله، وإن أصابهم عذاب تطيروا بالنبي والمؤمنين وقالوا: هذه بذنبهم].

وإنما هو بذنب أنفسهم لا بذنب المؤمنين، وهو سبحانه ذكر هذا في بيان حال الناكرين عن الجهاد والذين يلومون المؤمنين على الجهاد، فإذا أصابهم نصر ونحوه قالوا هذا من عند الله، وإن أصابتهم محنّة قالوا: هذه من عند هذا الذي جاءنا بالأمر والنهي والجهاد كما قال تعالى :

﴿يا أيها الذين آمنوا خذوا حذركم﴾<sup>(١)</sup>.

إلى قوله تعالى :

﴿وإن منكم لمن ليطئن﴾<sup>(٢)</sup>.

إلى قوله تعالى :

﴿ألم تر إلى الذين قيل لهم كفوا أيديكم وأقيموا الصلاة وآتوا الزكاة فلما كتب عليهم القتال إذا فريق منهم يخشون الناس كخشية الله أو أشد خشية، وقالوا ربنا لم كتب علينا القتال﴾<sup>(٣)</sup>.

إلى قوله تعالى :

﴿أينما تكونوا يدركم الموت﴾<sup>(٤)</sup>.

وإن تصبهم حسنة هؤلاء المذمومين يقولون: هذه من عند الله وإن تصبهم سيئة يقولون: هذه من عندك، أي بسبب أمرك ونهيك قال الله تعالى :

﴿فمن الله وما أصابك من سيئة فمن نفسك﴾<sup>(٥)</sup>.

أي بذنبك كما قال تعالى :

(١) سورة النساء، الآية: ٧١.

(٢) سورة النساء، الآية: ٧٢.

(٣) سورة النساء، الآية: ٧٧.

(٤) سورة النساء، الآية: ٧٨.

(٥) سورة النساء، الآية: ٧٩.

﴿وَمَا أَصَابُكُمْ مِنْ مُصِيبَةٍ فِيمَا كَسَبْتُ أَيْدِيكُمْ﴾<sup>(١)</sup>.

وفي قوله تعالى :

﴿وَإِنْ تَصْبِهِمْ سَيِّئَةٌ بِمَا قَدَّمْتُ أَيْدِيهِمْ﴾<sup>(٢)</sup>.

وأما القسم الثالث في هذا الباب :

فهو قوم لبسوا الحق بالباطل ، وهم بين أهل الإيمان أهل الخير ، وبين شرار أنفسهم ، ويضلونها ويوجبون لها فعل الطاعة وفعل المعصية بغير إعانة منه وتوفيق للطاعة وخذلان منه في المعصية .

وقوم لا يثبتون لأنفسهم فعلاً ولا قدرة ولا أمراً ، ثم من هؤلاء من يدخل عن الأمر والنهي ، فيكون أكفر الخلق ، وهم في احتجاجهم بالقدر متناقضون .

إذ لا بد من فعل يحبونه وفعل يبغضونه ، ولا بد لهم ولكل أحد من دفع الضرر الحاصل بأفعال المعتدين ، فإذا جعلوا الحسنات والسيئات سواء سيئة ، لم يمكنهم أن يذموا أحداً ، ولا يدفعوا ظالماً ، ولا يقابلوا مسيئاً ، وأن يبيحوا للناس من أنفسهم كل ما يشتهيه مشتهٍ ونحو ذلك من الأمور التي لا يعيش عليها بنو آدم ، إذ هم مضطرون إلى شرع فيه أمر ونهي أعظم من اضطرارهم إلى الأكل واللباس .

وهذا باب واسع ، لشرحه موضع غير هذا ، وإنما نبهنا على ما في الحديث من الكلمات الجامعة ، والقواعد النافعة بنكت مختصرة ، تنبه الفاضل على ما في الحقائق من الجوامع والفوارق التي تفصل بين الحق والباطل في هذه المضائق ، بحسب ما احتملته أوراق السائل

والله ينفعنا ، وسائل إخواننا المؤمنين بما علمناه ، ويعلمنا ما ينفعنا ، ويزيدنا علمًا ، ولا حول ولا قوة إلا بالله ، ولا ملجاً منه إلا إليه ، له النعمة ، وله الفضل ، وله الثناء الحسن ، وأستغفر الله العظيم لي ولجميع إخواننا المؤمنين ، والحمد لله رب العالمين ، وصلى الله على محمد وآلـه وسلم تسلیماً .

---

(١) سورة الشورى ، الآية : ٣٠ .

(٢) سورة الروم ، الآية : ٣٦ .

# الفهارس

## ١. فهرس الآيات

| الرقم           | الآية                                                                  | السورة        | الصفحة |
|-----------------|------------------------------------------------------------------------|---------------|--------|
| ١ - حرف الألف : |                                                                        |               |        |
| ١               | ﴿إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا الْذِكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَحَافِظُونَ﴾        | الحجر: ٩      | ٦      |
| ٢               | ﴿إِنَّ الدِّينَ عِنْدَ اللَّهِ إِلَّا إِسْلَامٌ...﴾                    | آل عمران: ١٩٥ | ٦      |
| ٣               | ﴿إِنَّ اللَّهَ يَحِبُّ التَّوَابِينَ﴾                                  | البقرة: ٢٢٢   | ٨      |
| ٤               | ﴿إِلَّا الَّذِينَ تَابُوا وَأَصْلَحُوا وَبَيْتُوا...﴾                  | البقرة: ١٦٠   | ٨      |
| ٥               | ﴿إِنَّ اللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَنْ يُشْرِكَ بِهِ...﴾                     | السَّاء: ١١٦  | ٢٧     |
| ٦               | ﴿أَنَّ لَا تَعْبُدُوا إِلَّا اللَّهُ...﴾                               | هود: ٣        | ٣١     |
| ٧               | ﴿الرَّكَابُ أَحْكَمَتْ آيَاتِهِ...﴾                                    | هود: ١        | ٣٢     |
| ٨               | ﴿أَتَجَادِلُونِي فِي أَسْمَاءِ سَمِيتُهَا أَنْتُمْ وَآبَاءُكُمْ﴾       | الأعراف: ٧١   | ٣٢     |
| ٩               | ﴿إِنَّا أَرْسَلْنَا نُوحًا إِلَى قَوْمِهِ أَنْذِرْهُ...﴾               | نوح: ٤        | ٣٢     |
| ١٠              | ﴿أَتَأْتُونَ الْفَاحِشَةَ مَا سَبَقُكُمْ بِهَا...﴾                     | الأعراف: ٨٠   | ٣٣     |
| ١١              | ﴿إِنَّكُمْ لَتَأْتُونَ الرِّجَالَ وَتَقْطَعُونَ السَّبِيلَ...﴾         | العنكبوت: ٢٩  | ٣٣     |
| ١٢              | ﴿أَوْفُوا الْكِيلَ وَالْمِيزَانَ بِالْقُسْطِ...﴾                       | الأعراف: ٨٥   | ٣٣     |
| ١٣              | ﴿أَتَعْبُدُونَ مَا تَنْحِتُونَ وَاللَّهُ خَلَقَكُمْ وَمَا تَعْلَمُونَ﴾ | الصفات: ٨٥    | ٣٣     |
| ١٤              | ﴿إِنَّ تَجْتَبُوا كَبَائِرَ مَا تَهْوَنُ عَنْهُ...﴾                    | النساء: ٣١    | ٣٤     |
| ١٥              | ﴿إِذَا جَاءَ نَصْرُ اللَّهِ وَالْفَتْحُ...﴾                            | النصر: ١      | ٣٥     |
| ١٦              | ﴿إِنْ تَبْدُوا مَا فِي أَنفُسِكُمْ...﴾                                 | البقرة: ٢٨٤   | ٣٦     |
| ١٧              | ﴿أَنْتَ وَلِيَّنَا فَاغْفِرْ لَنَا وَارْحَمْنَا﴾                       | الأعراف: ١٥٥  | ٣٩     |
| ١٨              | ﴿إِنَّ اللَّهَ لَا يَظْلِمُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ﴾                         | النساء: ٤٠    | ٥٥     |
| ١٩              | ﴿أَمْ لَمْ يَنْبَأْ بِمَا فِي صُحْفِ مُوسَى وَإِبْرَاهِيمَ﴾            | الأنعام: ١٤٦  | ٦٠     |
| ٢٠              | ﴿إِنَّ النَّفْسَ لِأَمَارَةٍ بِالسُّوءِ﴾                               | يوسف: ٥٣      | ٦٨     |
| ٢١              | ﴿أَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ﴾                             | النساء: ٥٩    | ٧٤     |
| ٢٢              | ﴿إِذَا قَالَ لَهُ رَبُّهُ أَسْلَمَ﴾                                    | البقرة: ١٣١   | ٧٧     |

| الرقم | الأية                                                             | الصفحة | السورة        |
|-------|-------------------------------------------------------------------|--------|---------------|
| ٢٣    | ﴿إِنَّا أَنْزَلْنَا التُّورَةَ فِيهَا هُدًى﴾                      | ٤٤     | المائدة: ٧٧   |
| ٢٤    | ﴿الَّذِينَ آمَنُوا وَلَمْ يُلْبِسُوا إِيمَانَهُم بِظُلْمٍ﴾        | ٨٢     | الأنعام: ٧٧   |
| ٢٥    | ﴿إِنَّ الشَّرَكَ لِظُلْمٍ عَظِيمٍ﴾                                | ١١٣    | لقمان: ٧٨     |
| ٢٦    | ﴿إِنَّ فَرْعَوْنَ عَلَىٰ فِي الْأَرْضِ﴾                           | ٤      | القصص: ٧٩     |
| ٢٧    | ﴿أَتَجْعَلُ فِيهَا مَنْ يَفْسُدُ فِيهَا﴾                          | ٣٠     | البقرة: ٨٠    |
| ٢٨    | ﴿إِنَّا هَدَيْنَاهُ السَّبِيلَ﴾                                   | ٣      | الإنسان: ٨٨   |
| ٢٩    | ﴿إِنَّمَا أَنْتَ مُنذِرٌ وَنَكِلُ قَوْمًا هَادِيًّا﴾              | ٧      | الرعد: ٨٨     |
| ٣٠    | ﴿إِنَّكَ لَتَهْدِي إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ﴾                     | ٥٢     | الشورى: ٨٨    |
| ٣١    | ﴿إِنَّكَ لَا تَهْدِي مَنْ أَحْبَبْتَ﴾                             | ٥٦     | القصص: ٨٨     |
| ٣٢    | ﴿إِهْدَنَا الصِّرَاطَ الْمُسْتَقِيمَ﴾                             | ٥      | الفاتحة: ٩٠   |
| ٣٣    | ﴿إِنَّ اللَّهَ يَدْخُلُ الَّذِينَ آمَنُوا . . .﴾                  | ٢٣     | الحج: ٩١      |
| ٣٤    | ﴿إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ﴾                | ٩      | يونس: ٩١      |
| ٣٥    | ﴿أَحْشِرُوا الَّذِينَ ظَلَمُوا وَأَزْوَاجَهُمْ﴾                   | ٢٣     | الصافات: ٩١   |
| ٣٦    | ﴿إِنْ تَبْدُو خَيْرًا أَوْ تَخْفُوهُ أَوْ تَغْفُلُ عَنْ سُوءِ﴾    | ١٤٩    | النساء: ٩٣    |
| ٣٧    | ﴿إِنْ تَتَقَوَّلُ اللَّهُ يَجْعَلُ لَكُمْ فَرْقَانًا﴾             | ٢٩     | الأنفال: ٩٣   |
| ٣٨    | ﴿إِنَّهُمْ فَتِيَةٌ آمَنُوا بِرَبِّهِمْ﴾                          | ١٣     | الكهف: ٩٤     |
| ٣٩    | ﴿إِنَا فَتَحْنَا لَكَ فَتْحًا مُبِينًا﴾                           | ١      | الفتح: ٩٤     |
| ٤٠    | ﴿إِنَّكُمْ تَعْلَمُونَ﴾                                           | ٢٨٢    | البقرة: ٩٥    |
| ٤١    | ﴿أَوْ إِطْعَامٌ فِي يَوْمٍ ذِي مُسْبَغَةٍ﴾                        | ١٤     | البلد: ٩٦     |
| ٤٢    | ﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينَ﴾                        | ٥      | الفاتحة: ٩٨   |
| ٤٣    | ﴿أَفَلَا يَتَوَبُونَ إِلَى اللَّهِ . . .﴾                         | ٧٤     | المائدة: ١٠٤  |
| ٤٤    | ﴿إِنَّ الَّذِينَ فَتَنُوا الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمَنَاتِ . . .﴾  | ١٠     | البروج: ١٠٤   |
| ٤٥    | ﴿أَيُحِبُّ أَحَدُكُمْ أَنْ يَأْكُلْ لَحْمَ أَخِيهِ مِيتًا . . .﴾  | ١٢     | الحجرات: ١٠٦  |
| ٤٦    | ﴿إِنَّمَا التَّوْبَةُ عَلَى اللَّهِ لِلَّذِينَ يَعْمَلُونَ . . .﴾ | ١٧     | النساء: ١٠٧   |
| ٤٧    | ﴿الآن وَقَدْ عَصَيْتَ . . .﴾                                      | ٩٠     | يونس: ١٠٧     |
| ٤٨    | ﴿الْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي هَدَانَا لِهَذَا . . .﴾                | ٤٣     | الأعراف: ١١٨  |
| ٤٩    | ﴿وَإِنْ تَصْبِهِمْ حَسَنَةٌ يَقُولُوا هَذِهِ مِنْ عِنْدِ اللَّهِ﴾ | ٧٨     | النساء: ١١٩   |
| ٥٠    | ﴿إِنْ تَمْسِكُمْ حَسَنَةٌ تَسْهُمُ . . .﴾                         | ١      | آل عمران: ١٢٠ |
| ٥١    | ﴿أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ قِيلَ لَهُمْ كَفَرُوا أَيْدِيكُمْ﴾   | ٧٧     | النساء: ١٢١   |
| ٥٢    | ﴿أَيْنَمَا تَكُونُوا يَدْرِكُكُمُ الْمَوْتُ﴾                      | ٧٨     | النساء: ١٢١   |

| الرقم | الآية                                                                         | الصفحة | السورة       |
|-------|-------------------------------------------------------------------------------|--------|--------------|
| ١     | ﴿تُوبوا إلى الله توبة نصوحاً...﴾                                              | ٣٧     | التحريم : ٨  |
| ٢     | ﴿تُنكِّ الدار الآخرة نجعلها للذين...﴾                                         | ٨٠     | القصص : ٨٣   |
|       | <b>٢ - حرف الثاء:</b>                                                         |        |              |
| ١     | ﴿ثُمَّ تَابَ عَلَيْهِمْ لِيَتُوبُوا إِنَّ اللَّهَ هُوَ التَّوَابُ الرَّحِيمُ﴾ | ٨      | التوبه : ١١٨ |
|       | <b>٣ - حرف الثاء:</b>                                                         |        |              |
| ١     | ﴿ذَلِكَ مُبلغُهُمْ مِنَ الْعِلْمِ﴾                                            | ٨٢     | النجم : ٢٩   |
|       | <b>٤ - حرف الذال:</b>                                                         |        |              |
| ١     | ﴿رَبِّنَا ظَلَمْنَا أَنفُسَنَا وَإِنْ لَمْ تَغْفِرْ لَنَا...﴾                 | ٣٩     | الأعراف : ٢٣ |
| ٢     | ﴿رَبِّنَا اغْفِرْ لَنَا هَذَا...﴾                                             | ٣٩     | هود : ٤٧     |
| ٣     | ﴿رَبِّنَا اغْفِرْ لَنَا لِوَالَّدِي﴾                                          | ٣٩     | إِبراهيم : ١ |
| ٤     | ﴿رَبِّنَا وَاجْعَلْنَا مُسْلِمِينَ لَكَ﴾                                      | ٣٩     | البقرة : ١٢٨ |
| ٥     | ﴿رَبِّنَا اغْفِرْ لَنَا نَفْسِي...﴾                                           | ٧٧     | النمل : ٤٤   |
| ٦     | ﴿رَبِّنَا الَّذِي أَعْطَنَا كُلَّ شَيْءٍ خَلْقَهُ﴾                            | ٨٧     | طه : ٥٠      |
|       | <b>٥ - حرف الراء:</b>                                                         |        |              |
| ١     | ﴿سَوَاءٌ عَلَيْهِمْ أَسْتَغْفِرْ لَهُمْ أَمْ لَمْ تَسْتَغْفِرْ...﴾            | ٢٩     | المافقون : ٦ |
| ٢     | ﴿سَبَّحَنَ اللَّهُ الَّذِي سَخَّرَ لَنَا هَذَا...﴾                            | ٤٦     | الزخرف : ١٣  |
| ٣     | ﴿سُبْحَانَ رَبِّكَ الْأَعْلَى﴾                                                | ٨٧     | الأعلى : ١   |
|       | <b>٦ - حرف السين:</b>                                                         |        |              |
| ١     | ﴿شَرِعْ لَكُمْ فِي الدِّينِ مَا وَصَّى بِهِ﴾                                  | ٧٦     | الشورى : ١٣  |
|       | <b>٧ - حرف الشين:</b>                                                         |        |              |

| الرقم | الأية | الصفحة | السورة |
|-------|-------|--------|--------|
|-------|-------|--------|--------|

## ٨ - حرف الفاء:

|    |                                                                      |     |              |     |
|----|----------------------------------------------------------------------|-----|--------------|-----|
| ١  | ﴿فَمَنْ تَابَ مِنْ بَعْدِ ظُلْمِهِ وَأَصْلَحَ . . .﴾                 | ٣٩  | المائدة: ٣٩  | ٨   |
| ٢  | ﴿فَاصْبِرْ إِنَّ رَبَّكَ هُوَ الْحَقُّ . . .﴾                        | ٥٥  | غافر: ٥٥     | ٣٠  |
| ٣  | ﴿فَاعْلَمْ أَنَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ . . .﴾                  | ١٩  | محمد: ١٩     | ٣١  |
| ٤  | ﴿فَلَمَّا أَفَاقَ قَالَ سَبِّحَانَكَ تَبَتَّ إِلَيْكَ﴾               | ١٤٣ | الأعراف: ١٤٣ | ٤٠  |
| ٥  | ﴿فَآمَنَ لَهُ لَوْطٌ وَقَالَ إِنِّي مُهَاجِرٌ إِلَى رَبِّي﴾          | ٢٦  | العنكبوت: ٢٦ | ٤٢  |
| ٦  | ﴿فَتَلَقَّى آدَمَ مِنْ رَبِّهِ كَلْمَاتٍ فَتَابَ عَلَيْهِ﴾           | ٣٧  | البقرة: ٣٧   | ٤٧  |
| ٧  | ﴿إِنَّمَا عَلَيْهِ مَا حَمَلَ وَعَلَيْكُمْ مَا حَمَلْتُمْ﴾           | ٥٤  | النور: ٥٤    | ٤٧  |
| ٨  | ﴿فَقَاتَلَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ لَا تَكُفُّ إِلَّا نَفْسُكَ﴾          | ٨٤  | النساء: ٨٤   | ٤٧  |
| ٩  | ﴿فَالَّذِينَ هَاجَرُوا وَأَخْرَجُوا مِنْ دِيَارِهِمْ﴾                | ٦٨  | آل عمران: ٦٨ | ٦٨  |
|    |                                                                      | ١٩٥ |              |     |
| ١٠ | ﴿فَمَنْ كَانَ يَرْجُو لِقاءَ رَبِّهِ﴾                                | ١١٠ | الكهف: ١١٠   | ٧٩  |
| ١١ | ﴿فَأَعْرَضْ عَمَّنْ تَولَّ عَنْ ذِكْرِنَا﴾                           | ٢٩  | النجم: ٢٩    | ٨١  |
| ١٢ | ﴿فَمَنْ اعْتَدَى عَلَيْكُمْ فَاعْتَدُوا عَلَيْهِ﴾                    | ١٩٤ | البقرة: ١٩٤  | ٨٤  |
| ١٣ | ﴿فَمَنْ يَرِدَ اللَّهُ أَنْ يَهْدِي يُشَرِّحْ صَدْرَهُ﴾              | ١٢٥ | الأنعام: ١٢٥ | ٩٠  |
| ١٤ | ﴿فَإِنَّمَا يَأْتِيَكُمْ مِنْ هَدِيٍّ﴾                               | ١٢٣ | طه: ١٢٣      | ٩٢  |
| ١٥ | ﴿فَلَمَّا زَاغُوا أَزَاغَ اللَّهُ قُلُوبَهُمْ﴾                       | ٥   | الصف: ٥      | ٩٤  |
| ١٦ | ﴿فِيمَا نَقْصَهُمْ مِثَاقُهُمْ لَعْنَاهُمْ﴾                          | ١٣  | المائدة: ١٣  | ٩٤  |
| ١٧ | ﴿فَأَطْعَمُوا الْقَانُونَ وَالْمُعْتَرَ﴾                             | ٣٦  | الحج: ٣٦     | ٩٦  |
| ١٨ | ﴿فَاعْبُدْهُ وَتَوَكِّلْ﴾                                            | ١٢٣ | هود: ١٢٣     | ٩٨  |
| ١٩ | ﴿فَإِذَا انْسَلَخَ الْأَشْهُرُ الْحُرُمُ . . .﴾                      | ٥   | التوبه: ٥    | ١٠٣ |
| ٢٠ | ﴿فَإِنَّ تَابُوا وَأَقَامُوا الصَّلَاةَ . . .﴾                       | ١١  | التوبه: ١١   | ١٠٣ |
| ٢١ | ﴿فَلَمَّا أَدْرَكَهُ الْغَرْقَ . . .﴾                                | ٩٠  | يونس: ٩٠     | ١٠٧ |
| ٢٢ | ﴿فَلَمَّا جَاءَتْهُمْ رَسُلُهُمْ بِالْبَيِّنَاتِ . . .﴾              | ٨٤  | غافر: ٨٤     | ١٠٨ |
| ٢٣ | ﴿فِيمَا أَغْرَبْتِنِي لِأَزِينَ لَهُمْ فِي الْأَرْضِ﴾                | ٤٠  | الحجر: ٤٠    | ١١٩ |
| ٢٤ | ﴿فَمَنْ أَنْهَ اللَّهُ وَمَا أَصَابَكَ مِنْ سَيِّئَةٍ فَمَنْ فَسَدَ﴾ | ٧٩  | النساء: ٧٩   | ١٢١ |

## ٩ - حرف القاف:

|   |                                                                               |    |             |    |
|---|-------------------------------------------------------------------------------|----|-------------|----|
| ١ | ﴿قُلْ يَا عَبَادِيَ الَّذِينَ أَسْرَفُوا عَلَى أَنْفُسِهِمْ . . .﴾            | ٥٣ | الزمر: ٥٣   | ٢٧ |
| ٢ | ﴿قُلْ لِلَّذِينَ كَفَرُوا إِنْ يَتَهَوَّا يَغْرِيَهُمْ مَا قَدْ سَلَفَ . . .﴾ | ٣٨ | الأنفال: ٣٨ | ٣٠ |

| الرقم | الأية                                                           | السورة       | الصفحة |
|-------|-----------------------------------------------------------------|--------------|--------|
| ٣     | ﴿قُلْ إِنَّمَا أَنَا بَشَرٌ مِّثْكُمْ يُوحَىٰ إِلَيْهِ . . .﴾   | فصلت: ٦      | ٣٢     |
| ٤     | ﴿قُلْ هُوَ الْقَادِرُ عَلَىٰ أَنْ يَعْصِمَكُمْ عَذَابًا﴾        | الأنعام: ٦٥  | ٣٨     |
| ٥     | ﴿قَالَ الْمَلَائِكَةُ إِنَّ رَبَّكُمْ أَكْبَرُ مِنْ قَوْمِكُمْ﴾ | الأعراف: ٨٨  | ٤٢     |
| ٦     | ﴿قُلْ مَنَعَ الدِّينَ قَلِيلٌ وَالآخِرَةُ . . .﴾                | البقرة: ٢٧٩  | ٥٥     |
| ٧     | ﴿قُلْ أَمْرُ رَبِّيَّ بِالْقُسْطِ﴾                              | الأعراف: ٢٩  | ٧٥     |
| ٨     | ﴿قُلْ إِنَّمَا حَرَمَ رَبِّيَ الْفَوَاحِشَ﴾                     | الأعراف: ٣٣  | ٧٥     |
| ٩     | ﴿قَالَ الْحَوَارِيُّونَ نَحْنُ أَنْصَارُ اللَّهِ﴾               | آل عمران: ٥٢ | ٧٧     |
| ١٠    | ﴿قَالَ يَا أَهْلَ الْكِتَابِ تَعَالَوْا إِلَىٰ كَلْمَةٍ﴾        | آل عمران: ٦٤ | ٨٢     |
| ١١    | ﴿قَدْ جَاءَكُمْ مِّنَ الَّهِ نُورٌ وَكِتَابٌ مُّبِينٌ﴾          | المائدة: ١٦  | ٩٣     |
| ١٢    | ﴿قُلْ أَرَأَيْتُمْ مَا تَوَعَّدُونَ بِهِ﴾                       | الزمر: ٣٨    | ٩٨     |
| ١٣    | ﴿قُلْ هُوَ رَبِّيَ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ﴾                      | الرعد: ٣٠    | ٩٨     |
| ١٤    | ﴿قَدْ كَانَتْ لَكُمْ أُسْوَةٌ حَسَنَةٌ فِي إِبْرَاهِيمَ﴾        | المتحنة: ٤   | ٩٩     |

## ١٠ - حرف الكاف:

|   |                                                       |             |     |
|---|-------------------------------------------------------|-------------|-----|
| ١ | ﴿كُلْتَا الْجَنَّتَيْنِ آتَتْ أَكْلَهَا . . .﴾        | الكهف: ٣٣   | ٦٣  |
| ٢ | ﴿كَتَبْ عَلَيْكُمُ الْقَصَاصِ فِي الْقَتْلِ﴾          | البقرة: ١٧٨ | ٦٦  |
| ٣ | ﴿كَبَرَتْ كَلْمَةٌ تَخْرُجُ مِنْ أَفْوَاهِهِمْ . . .﴾ | الكهف: ٥    | ١١٤ |

## ١١ - حرف اللام:

|    |                                                                          |              |     |
|----|--------------------------------------------------------------------------|--------------|-----|
| ١  | ﴿لِيغْفِرُ لَكُمُ اللَّهُ مَا تَقْدِمُ مِنْ ذَنْبِكُمْ وَمَا تَأْخُرُ﴾   | الفتح: ٢     | ٣١  |
| ٢  | ﴿لِيعْذِبَ اللَّهُ الْمُنَافِقِينَ وَالْمُنَافِقَاتِ . . .﴾              | الأحزاب: ٧٣  | ٣٤  |
| ٣  | ﴿لَقَدْ تَابَ اللَّهُ عَلَى النَّبِيِّ وَالْمَهَاجِرِينَ﴾                | التوبه: ١١٧  | ٣٩  |
| ٤  | ﴿لِيَعْذِبَ الْمُنَافِقِينَ وَالْمُنَافِقَاتِ . . .﴾                     | الأحزاب: ٧٣  | ٤٣  |
| ٥  | ﴿لَقَدْ تَابَ اللَّهُ عَلَى النَّبِيِّ وَالْمَهَاجِرِينَ وَالْأَنْصَارِ﴾ | التوبه: ١١٧  | ٤٤  |
| ٦  | ﴿لَيْسَ بِأَمَانِكُمْ وَلَا أَمَانِ أَهْلِ الْكِتَابِ﴾                   | النساء: ١٢٣  | ٤٩  |
| ٧  | ﴿لَأَمَلَأَنَّ جَهَنَّمَ مِنْكُمْ وَمِنْ بَعْدِكُمْ . . .﴾               | ص: ٨٥        | ٥٩  |
| ٨  | ﴿لَقَدْ أَرْسَلْنَا رَسُولًا بِالْبَيِّنَاتِ﴾                            | الحديد: ٢٥   | ٧٣  |
| ٩  | ﴿لَا نَكْلُفُ نَفْسًا إِلَّا وَسِعَهَا﴾                                  | الأنعام: ١٥٢ | ٨٥  |
| ١٠ | ﴿لَا يَسْتَطِعُونَ سَمْعًا﴾                                              | الكهف: ١٠١   | ٨٩  |
| ١١ | ﴿لَقَدْ كَفَرَ الظَّاهِرُونَ قَالُوا إِنَّ اللَّهَ ثَالِثُ ثَلَاثَةِ﴾    | المائدة: ٧٣  | ١٠٤ |

| الرقم | الأية | الصفحة | السورة |
|-------|-------|--------|--------|
|-------|-------|--------|--------|

## ١٢ - حرف الميم:

|    |               |                                                                                 |    |
|----|---------------|---------------------------------------------------------------------------------|----|
| ٣٣ | الصفات: ٨٥    | ﴿مَاذَا تَعْبُدُونَ إِلَهًا مِّنْ دُونِ اللَّهِ﴾                                | ١  |
| ٣٦ | الشورى: ٥٢    | ﴿مَا كُنْتَ تَدْرِي مَا الْكِتَابُ وَلَا الْإِيمَانُ﴾                           | ٢  |
| ٦٠ | فصلت: ٤٦      | ﴿مِنْ عَمَلٍ صَالِحٍ فَلِنفْسِهِ﴾                                               | ٣  |
| ٦٦ | ال الحديد: ٢٢ | ﴿مَا أَصَابَ مِنْ مَصِيرٍ فِي الْأَرْضِ...﴾                                     | ٤  |
| ٨٠ | المائدة: ٣٢   | ﴿مِنْ أَجْلِ ذَلِكَ كَتَبْنَا عَلَى بَنِي إِسْرَائِيلَ﴾                         | ٥  |
| ٨٣ | الأحزاب: ٧    | ﴿مِنَ النَّبِيِّنَ مِثْقَالَهُمْ وَمِنْكُمْ﴾                                    | ٦  |
| ٨٩ | هود: ٢٠       | ﴿مَا كَانُوا يُسْتَطِيعُونَ السَّمْعَ﴾                                          | ٧  |
| ٩٠ | الكهف: ١٧     | ﴿مِنْ يَهُدُ اللَّهُ فَهُوَ الْمُهَتَّدُ﴾                                       | ٨  |
| ٩٢ | الإسراء: ٩٧   | ﴿مِنْ يَهُدُ اللَّهُ فَهُوَ الْمُهَتَّدُ وَمَنْ يَضْلِلْ فَلَنْ تَجِدُ لَهُ...﴾ | ٩  |
| ٩٧ | فاطر: ٢       | ﴿مَا يَفْتَحُ اللَّهُ لِلنَّاسِ مِنْ رَحْمَةٍ﴾                                  | ١٠ |

## ١٣ - حرف الهاء:

|    |            |                                                  |   |
|----|------------|--------------------------------------------------|---|
| ٣٥ | المدثر: ٥٦ | ﴿هُوَ أَهْلُ التَّقْوَىٰ وَأَهْلُ الْمَغْفِرَةِ﴾ | ١ |
| ٤٨ | الفتح: ٤   | ﴿هُوَ الَّذِي أَنْزَلَ السَّكِينَةَ﴾             | ٢ |

## ١٤ - حرف الواو:

|     |              |                                                                  |    |
|-----|--------------|------------------------------------------------------------------|----|
| ٨   | طه: ٨٢       | ﴿وَإِنِّي لِغَافَارٌ لِمَنْ تَابَ وَآمَنَ وَعَمِلَ صَالِحًا﴾     | ١  |
| ٩   | النساء: ١٨   | ﴿وَلَيْسَ التَّوْبَةُ لِلَّذِينَ يَعْمَلُونَ السَّيِّئَاتِ﴾      | ٢  |
| ٢٧  | النساء: ١١٦  | ﴿وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَنْ يَشَاءُ﴾                     | ٣  |
| ٣٢  | هود: ٥٢      | ﴿وَإِلَىٰ عَادٍ أَخَاهُمْ هُودًا...﴾                             | ٤  |
| ٣٣  | مريم: ٨٥     | ﴿وَإِذْكُرْ فِي الْكِتَابِ إِبْرَاهِيمَ﴾                         | ٥  |
| ٣٥  | آل عمران: ١٧ | ﴿وَالْمُسْتَغْفِرُونَ بِالْأَسْحَارِ﴾                            | ٦  |
| ٣٥  | المزمول: ٢٠  | ﴿وَاسْتَغْفِرُوا اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ﴾         | ٧  |
| ٣٥  | النحل: ٥٢    | ﴿وَلَهُ مَا فِي السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ...﴾                     | ٨  |
| ١٣٥ | آل عمران: ٣٦ | ﴿وَالَّذِينَ إِذَا فَعَلُوا فَاحِشَةً أَوْ ظَلَمُوا أَنفُسَهُمْ﴾ | ٩  |
| ٣٧  | الأنفال: ٣٣  | ﴿وَمَا كَانَ اللَّهُ لِيَعْذِبَهُمْ وَأَنْتَ فِيهِمْ﴾            | ١٠ |
| ٣٧  | هود: ٣       | ﴿وَأَنْ استغفروا ربكم ثم توبوا إليه﴾                             | ١١ |

| الرقم | الأية                                                           | الصفحة | السورة          |
|-------|-----------------------------------------------------------------|--------|-----------------|
| ١٢    | ﴿وَيَا قَوْمَ اسْتَغْفِرُوا رَبِّكُمْ ثُمَّ تُوبُوا إِلَيْهِ﴾   | ٣٨     | هود: ٥٢         |
| ١٣    | ﴿وَإِذْ نَجَّيْنَاكُمْ مِّنْ آلِ فَرْعَوْنَ يَسْوُمُونَكُمْ﴾    | ٣٨     | البقرة: ٤٩      |
| ١٤    | ﴿وَاتَّقُوا فَتْنَةً لَا تَصِّينَ الَّذِينَ ظَلَّمُوا مِنْكُمْ﴾ | ٣٨     | الأنفال: ٢٥     |
| ١٥    | ﴿وَاسْتَغْفِرُ لِذَنْبِكَ وَلِلْمُؤْمِنِينَ﴾                    | ٤٠     | محمد: ١٩        |
| ١٦    | ﴿وَهُوَ الَّذِي يَقْبِلُ التَّوْبَةَ عَنْ عَبْدِهِ﴾             | ٤٢     | الشورى: ٢٥      |
| ١٧    | ﴿وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لِرَسُولِهِ لَنُخْرُجَنَّكُمْ﴾      | ٤٣     | إِبرَاهِيمَ: ١٣ |
| ١٨    | ﴿وَعَصَى آدُمْ رَبَّهُ فَغَوَى﴾                                 | ٤٧     | طه: ١٢٢         |
| ١٩    | ﴿وَلَا تَزِرُ وَازْرَهُ وَزَرُ أَخْرَى﴾                         | ٤٧     | الأنعام: ١٦٤    |
| ٢٠    | ﴿وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَنْ يَشَاءُ﴾                    | ٤٩     | النساء: ١١٢     |
| ٢١    | ﴿وَمَنْ أَرَادَ الْآخِرَةَ وَسَعَى لَهَا سَعْيَهَا﴾             | ٥١     | الإسراء: ١٩     |
| ٢٢    | ﴿وَمَنْ يَعْمَلْ مِنَ الصَّالِحَاتِ مِنْ ذَكَرٍ أَوْ أَنْثَى﴾   | ٥١     | التحل: ٩٧       |
| ٢٣    | ﴿وَمَنْ يَرْتَدِدْ مِنْكُمْ عَنِ دِينِهِ . . .﴾                 | ٥١     | البقرة: ٢١٧     |
| ٢٤    | ﴿وَمَا ظَلَمْنَاهُمْ . . .﴾                                     | ٥٥     | هود: ١٠١        |
| ٢٥    | ﴿وَلَا يَظْلِمُ رَبُّكَ أَحَدًا﴾                                | ٥٥     | الكهف: ٤٩       |
| ٢٦    | ﴿وَمَا رَبُّكَ بِظَلَامٍ لِلْعَبِيدِ﴾                           | ٥٥     | فصلت: ٤٦        |
| ٢٧    | ﴿وَمَا اللَّهُ يَرِيدُ ظَلَمًا لِلْعَالَمِينَ﴾                  | ٥٥     | آل عمران: ٥٥    |
| ٢٨    | ﴿وَمَا اللَّهُ يَرِيدُ ظَلَمًا لِلْعَبَادِ﴾                     | ١٠٨    | غافر: ٣١        |
| ٢٩    | ﴿وَمَنْ يَعْمَلْ مِنَ الصَّالِحَاتِ وَهُوَ مُؤْمِنٌ﴾            | ٥٦     | طه: ١١٢         |
| ٣٠    | ﴿وَأَنَّ لِيَسْ لِلْإِنْسَانِ إِلَّا مَا سَعَى﴾                 | ٦١     | الأنعام: ١٦٤    |
| ٣١    | ﴿وَمَا ظَلَمْنَاهُمْ وَلَكِنْ ظَلَّمُوا أَنفُسَهُمْ﴾            | ٦١     | هود: ١٠١        |
| ٣٢    | ﴿وَمَا ظَلَمْنَاهُمْ وَلَكِنْ كَانُوا هُمُ الظَّالِمُونَ﴾       | ٦٢     | الزخرف: ٧٦      |
| ٣٣    | ﴿وَقَالَ الَّذِي آمَنَ يَا قَوْمَ إِنِّي أَخَافُ عَلَيْكُمْ﴾    | ٦٢     | غافر: ٣١        |
| ٣٤    | ﴿وَإِذَا جَاءَكُ الَّذِينَ يَؤْمِنُونَ بِآيَاتِنَا﴾             | ٦٥     | الأنعام: ٥٤     |
| ٣٥    | ﴿وَكُلْ شَيْءٌ فَعَلَوْهُ فِي الزِّبْرِ﴾                        | ٦٦     | القمر: ٥٢       |
| ٣٦    | ﴿وَكَانَ حَقًا عَلَيْنَا نَصْرُ الْمُؤْمِنِينَ﴾                 | ٦٧     | الروم: ٤٧       |
| ٣٧    | ﴿وَلَوْ كَلِمَةً سَبَقَتْ مِنْ رَبِّكَ﴾                         | ٦٧     | يونس: ١٤        |
| ٣٨    | ﴿وَلَنِهِلْكُنَ الظَّالِمُونَ﴾                                  | ٦٧     | إِبرَاهِيمَ: ١٣ |
| ٣٩    | ﴿وَأَمَّا مَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ﴾                           | ٦٨     | النازعات: ٤٠    |
| ٤٠    | ﴿وَكَفَى بِرَبِّكَ هَادِيًّا وَنَصِيرًا﴾                        | ٧٤     | الفرقان: ٣١     |
| ٤١    | ﴿وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِ مِنْ رَسُولٍ﴾                    | ٧٦     | الأنبياء: ٢٥    |

| الرقم | الآية                                                              | الصفحة | السورة       |
|-------|--------------------------------------------------------------------|--------|--------------|
| ٤٢    | ﴿وَاسْأَلْ مِنْ أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ﴾                         | ٤٥     | الزخرف: ٧٦   |
| ٤٣    | ﴿وَلَقَدْ يَعْثَنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَسُولًا﴾                    | ٣٦     | النحل: ٧٦    |
| ٤٤    | ﴿وَأَمْرَتْ أَنْ أَكُونَ مِنَ الْمُسْلِمِينَ﴾                      | ٩١     | النحل: ٧٦    |
| ٤٥    | ﴿وَالَّذِينَ لَا يَدْعُونَ مَعَ اللَّهِ إِلَيْهَا آخَرَ﴾           | ٦٨     | الفرقان: ٧٨  |
| ٤٦    | ﴿وَقَضَيْنَا إِلَى بَنِي إِسْرَائِيلَ﴾                             | ٤      | الإسراء: ٨٠  |
| ٤٧    | ﴿وَإِذَا قُيلَ لَهُمْ لَا تَفْسِدُوا فِي الْأَرْضِ﴾                | ١١     | البقرة: ٨٠   |
| ٤٨    | ﴿وَمَلَائِكَتْهُ وَرَسُلُهُ وَجَبَرِيلُ﴾                           | ٩٨     | البقرة: ٨٣   |
| ٤٩    | ﴿وَإِنْ عَاقَبْتُمْ فَعَاقِبُوا بِمِثْلِ مَا عَوْقَبْتُمْ بِهِ﴾    | ١٢٦    | النحل: ٨٤    |
| ٥٠    | ﴿وَجَزَاءُ سَيِّئَةٍ سَيِّئَةً مُثْلَهَا﴾                          | ٤٠     | الشورى: ٨٤   |
| ٥١    | ﴿وَأَوْفُوا الْكِبِيلَ وَالْمِيزَانَ بِالْقِسْطِ﴾                  | ١٥٢    | الأنعام: ٨٤  |
| ٥٢    | ﴿وَهَدَيْنَا نَحْنُ نَحْنُ هُدَيْنَا﴾                              | ١٠     | البلد: ٨٨    |
| ٥٣    | ﴿وَأَمَا ثَمُودُ فَهَدَيْنَاهُ﴾                                    | ١٧     | فصلت: ٨٨     |
| ٥٤    | ﴿وَلَهُ عَلَى النَّاسِ حِجَّةُ الْبَيْتِ﴾                          | ٩٧     | آل عمران: ٨٩ |
| ٥٥    | ﴿وَاللَّهُ يَدْعُو إِلَى دَارِ السَّلَامِ﴾                         | ٢٥     | يونس: ٩٠     |
| ٥٦    | ﴿وَالَّذِينَ آمَنُوا وَاتَّبَعُوكُمْ ذَرْبَيْتُمْ بِيَمَانِ﴾       | ٢١     | الطور: ٩١    |
| ٥٧    | ﴿وَمَنْ كَانَ فِي هَذِهِ أَعْمَى﴾                                  | ٧٢     | الإسراء: ٩١  |
| ٥٨    | ﴿وَلِيَعْفُو وَلِيَصْفِحُوا أَلَا تَحْبُّونَ﴾                      | ٢٢     | النور: ٩٢    |
| ٥٩    | ﴿وَلَوْ أَنَّهُمْ فَعَلُوا مَا يَوْعَظُونَ بِهِ لَكَانَ خَيْرًا﴾   | ٦٦     | النساء: ٩٣   |
| ٦٠    | ﴿وَمَنْ يَتَّقِنَ اللَّهُ يَجْعَلُ لَهُ مَخْرِجًا...﴾              | ٢      | الطلاق: ٩٤   |
| ٦١    | ﴿وَالَّذِينَ اهْتَدُوا زَادَهُمْ هَدِيًّا﴾                         | ١٧     | محمد: ٩٤     |
| ٦٢    | ﴿وَأَقْسَمُوا بِاللَّهِ جَهَدَ أَيْمَانِهِمْ﴾                      | ١٣     | المائدة: ٩٤  |
| ٦٣    | ﴿وَعَلَى الْمَوْلُودِ لَهُ رِزْقُهُنَّ...﴾                         | ٢٣٣    | البقرة: ٩٦   |
| ٦٤    | ﴿وَلَا تَنْقُنُوا السَّفَهَاءَ أَمْوَالَكُمْ...﴾                   | ٥٠     | النساء: ٩٦   |
| ٦٥    | ﴿وَكَلَّا مِنْهَا وَأَطْعَمُوا الْبَائِشَ﴾                         | ٢٨     | الحج: ٩٧     |
| ٦٦    | ﴿وَإِذَا قُيلَ لَهُمْ بَصِيرَةٌ لَهَا كَاشِفٌ لَهُ﴾                | ٤٧     | يس: ٩٧       |
| ٦٧    | ﴿وَإِنْ يَمْسِسْكُ اللَّهُ بِضَرٍّ فَلَهَا كَاشِفٌ لَهُ﴾           | ١٠٧    | يونس: ٩٧     |
| ٦٨    | ﴿وَمَا اخْتَلَفْتُمْ فِيهِ مِنْ شَيْءٍ فَحُكْمُهُ إِلَيَّ اللَّهِ﴾ | ١٠     | الشورى: ٩٨   |
| ٦٩    | ﴿وَتَزَوَّدُوا فَإِنَّ خَيْرَ الزَّادِ التَّقْوِيَّةِ﴾             | ١٩٧    | البقرة: ١٠٠  |
| ٧٠    | ﴿وَلَا يَغْتَبْ بَعْضُكُمْ بَعْضًا﴾                                | ١٢     | الحجرات: ١٠٦ |
| ٧١    | ﴿وَلَوْ يَؤَاخِذَ اللَّهُ النَّاسَ بِظَلَمِهِمْ﴾                   | ٦١     | النحل: ١٠٩   |
| ٧٢    | ﴿وَمَا أَصَابَكُمْ مِنْ مُصِيبَةٍ فَمِمَّا...﴾                     | ٣٠     | الشورى: ١٠٩  |

| الرقم | الآية                                  | الصفحة | السورة       |
|-------|----------------------------------------|--------|--------------|
| ٧٣    | ﴿ولو يؤخذ الله الناس بما كسبوا...﴾     | ١٠٩    | فاطر: ٤٥     |
| ٧٤    | ﴿وورث سليمان داود﴾                     | ١١٣    | النمل: ١٦    |
| ٧٥    | ﴿ولا يحيطون بشيء من علمه...﴾           | ١١٤    | البقرة: ٢٥٥  |
| ٧٦    | ﴿وما ظلمناهم ولكن ظلموا أنفسهم﴾        | ١١٧    | هود: ١٠١     |
| ٧٧    | ﴿وبليوناهم بالحسنات والسيئات﴾          | ١٢٠    | الأعراف: ١٦٨ |
| ٧٨    | ﴿ونبلوكم بالشر والخير فتنه﴾            | ١٢٠    | الأنبياء: ٢٥ |
| ٧٩    | ﴿ولئن أذفنا رحمة منا من بعد ضراء﴾      | ١٢٠    | هود: ١٠      |
| ٨٠    | ﴿وما أرسلنا في قرية من نبي...﴾         | ١٢٠    | الأعراف: ٩٥  |
| ٨١    | ﴿إذا جاءتهم الحسنة قالوا لنا هذه...﴾   | ١٢٠    | الأعراف: ١٣١ |
| ٨٢    | ﴿ وإن منكم لمن ليبطش...﴾               | ١٢١    | النساء: ٧٢   |
| ٨٣    | ﴿وما أصابكم من مصيبة فيما كسبت أيديكم﴾ | ١٢٢    | الشورى: ٣٠   |
| ٨٤    | ﴿ وإن تصبهم سيئة بما قدمت أيديهم﴾      | ١٢٢    | الروم: ٣٦    |

## ١٥ - حرف الياء:

|   |                                                                           |              |     |
|---|---------------------------------------------------------------------------|--------------|-----|
| ١ | ﴿يا أيها الذين آمنوا اتقوا الله حق تقائه﴾                                 | آل عمران: ٥  | ١٠٢ |
| ٢ | ﴿يا أيها الذين آمنوا اتقوا الله وقولوا...﴾                                | الأحزاب: ٥   | ٧١  |
| ٣ | ﴿يا أيها الذين آمنوا توبوا إلى الله توبة نصوحًا عسى ربكم أن يكفر عنكم...﴾ | التحريم: ٨   | ٨   |
| ٤ | ﴿يا قوم اعبدوا الله ما لكم من إله غيره﴾                                   | هود: ٦١      | ٣٢  |
| ٥ | ﴿يا أيها الرسل كلوا من الطيبات﴾                                           | المؤمنون: ٥١ | ٧٦  |
| ٦ | ﴿يا قوم إن كتم آمنتكم بالله﴾                                              | يونس: ٨٤     | ٧٧  |
| ٧ | ﴿يا أيها الذين آمنوا كونوا قوامين﴾                                        | المائدة: ٨   | ٨٣  |
| ٨ | ﴿يا أيها الذين آمنوا اتقوا الله وأمنوا برسله﴾                             | الحديد: ٢٨   | ٩٣  |
| ٩ | ﴿يوم الفرقان﴾                                                             | الأنفال: ٤١  | ٩٣  |

## ٢ - فهرس الأحاديث

| الصفحة         | ال الحديث                               | الرقم |
|----------------|-----------------------------------------|-------|
| ١ - حرف الألف: |                                         |       |
| ٣٨             | (أعوذ بوجهك . . .)                      | ١     |
| ٤٠             | (اللهم أنت الملك لا إله إلا أنت)        | ٢     |
| ٤٠             | (اللهم اغفر لي ذنبي كله)                | ٣     |
| ٤٠             | (اللهم اغفر لي خططيتي وجهلي)            | ٤     |
| ٤١             | (إن الله كتب على ابن آدم حظه من الزنا)  | ٥     |
| ٤٤             | (إنه ليغان على قلبي)                    | ٦     |
| ٤٥             | (أقول اللهم باعد بيني وبين خطاي)        | ٧     |
| ٤٦             | (اللهم أنت الملك لا إله إلا الله . . .) | ٨     |
| ٤٨             | (أنا سيد ولد آدم ولا فخر)               | ٩     |
| ٥٢             | (الإسلام يهدم ما كان قبله . . .)        | ١٠    |
| ٦١             | (السفر قطعة من العذاب)                  | ١١    |
| ٦٥             | (إن الله لما قضى الخلق . . .)           | ١٢    |
| ٧٨             | (ألم تسمعوا إلى قول العبد الصالح)       | ١٣    |
| ٧٨             | (الظلم ثلاثة دواين . . .)               | ١٤    |
| ٧٩             | (الشرك في هذه الأمة . . .)              | ١٥    |
| ٨١             | (ألا إن في الجسد مضغة)                  | ١٦    |
| ٨٦             | (القضاء ثلاثة . . .)                    | ١٧    |
| ٨٧             | (إذا اجتهد المحاكم فأصاب)               | ١٨    |
| ٩٢             | (الراحمون يرحمهم الرحمن . . .)          | ١٩    |
| ٩٩             | (المؤمن القوي خير وأحب إلى الله)        | ٢٠    |
| ١٠٠            | (الكييس من دان نفسه . . .)              | ٢١    |
| ١٠٥            | (أنا الملك أنا الدين . . ) (قدسى)       | ٢٢    |

| الصفحة                | ال الحديث                                | الرقم |
|-----------------------|------------------------------------------|-------|
| ١٠٥                   | (إن أهل الجنة إذا عبروا الصراط)          | ٢٣    |
| ١٠٨                   | (إن الله يقبل توبة العبد ما لم يغفر)     | ٢٤    |
| ١١٣                   | (أن الخضر قال لموسى . . .)               | ٢٥    |
| ١١٣                   | (العلماء ورثة الأنبياء)                  | ٢٦    |
| ١١٥                   | (إنكم سترون ربكم . . .)                  | ٢٧    |
| <b>٢ - حرف الباء:</b> |                                          |       |
| ٤٤                    | (رب اغفر لي وتب عليَّ . . .)             | ١     |
| <b>٣ - حرف الصاد:</b> |                                          |       |
| ٨٩                    | (صل قائماً فإن لم تستطع فقاعدًا)         | ١     |
| <b>٤ - حرف السين:</b> |                                          |       |
| ٤٣                    | (سبحانك اللهم ربنا وبحمدك)               | ١     |
| ٤٦                    | (سبحانك ظلمت نفسي فاغفر لي)              | ٢     |
| ١١٧                   | (سيد الاستغفار أن يقول العبد . . .)      | ٣     |
| <b>٥ - حرف الفاء:</b> |                                          |       |
| ٦٧                    | (فيبعث إليه الملك فيؤمر بأربع . . .)     | ١     |
| ١٠٢                   | (قال هي من قدر الله)                     | ٢     |
| <b>٦ - حرف القاف:</b> |                                          |       |
| ٤٢                    | (قال الشيطان: وعزتك يا رب . . .)         | ١     |
| ٧٨                    | (قال أن تجعل الله نداء)                  | ٢     |
| ٩٩                    | (قضى بين رجلين . . .)                    | ٣     |
| <b>٧ - حرف الكاف:</b> |                                          |       |
| ٤١                    | (كل ابن آدم خطاء وخير الخطائين التوابون) | ١     |
| ٦٧                    | (كان حفأ على الله أن يفعل به كذا)        | ٢     |

| الصفحة | ال الحديث                                    | الرقم |
|--------|----------------------------------------------|-------|
| ١٠٠    | (كل شيء بقدر حتى العجز والكسل)               | ٣     |
|        | <b>٨ - حرف اللام:</b>                        |       |
| ٢٨     | (لا تزرموه)                                  | ١     |
| ٣٦     | (لا كبيرة مع الاستغفار ولا صغيرة مع الإصرار) | ٢     |
| ٤١     | (لن يدخل أحد الجنة بعمله)                    | ٣     |
| ١٠١    | (ليسئل أحدكم ربها حاجته كلها...)             | ٤     |
|        | <b>٩ - حرم الميم:</b>                        |       |
| ٣٧     | (من شرب الخمر ثم لم يتتب منها حرمها)         | ١     |
| ٥٠     | (ما من داعٍ يدعوا بدعة ليس فيها...)          | ٢     |
| ٥٢     | (من أحسن منكم في الإسلام)                    | ٣     |
| ٥٨     | (ما أصاب عبداً فقط...)                       | ٤     |
| ٧٢     | (ما أظلت الخضراء ولا أقلت الغبراء)           | ٥     |
| ٩٢     | (من سلك طريقاً يلتمس فيه علمًا...)           | ٦     |
| ٩٢     | (من سئل عن علمٍ يعلمه فكتمه...)              | ٧     |
| ١٠٦    | (من كان عنده لأخيه مظلمة من دم...)           | ٨     |
|        | <b>١٠ - حرف الواو:</b>                       |       |
| ١٠٩    | (ولولا أنا لكان في الدرك الأسفل من النار)    | ١     |
| ١١٧    | ( ولو أن أولكم وأخركم وإنكم...)              | ٢     |
|        | <b>١١ - حرف الياء:</b>                       |       |
| ٣٠     | (يا عمرو أما علمت أن الإسلام يجب ما قبله)    | ١     |
| ٤١     | (يا أيها الناس توبوا إلى ربكم)               | ٢     |
| ٥٤     | (يا عبادي إني حرمت الظلم على نفسي)           | ٣     |
| ٤٢     | (يقول الله يا ابن آدم إنك ما دعوتني ورجوتني) | ٤     |

### ٣ - فهرس الأعلام

|     |                        |    |    |                  |    |
|-----|------------------------|----|----|------------------|----|
| ٧٠  | سليمان بن داود الهاشمي | ١٨ | ١٥ | ابن تيمية        | ١  |
| ٧٢  | أبو إدريس الخولاني     | ١٩ | ١٥ | أبو سفيان بن حرب | ٢  |
| ٧٣  | Zaher الشحامي          | ٢٠ | ١٥ | الحارث بن هشام   | ٣  |
| ٧٣  | عبد الغني المقدسي      | ٢١ | ١٥ | سهيل بن عمرو     | ٤  |
| ٧٣  | أبو عبد الله المقدسي   | ٢٢ | ١٥ | صفوان بن أمية    | ٥  |
| ٧٤  | عتاب بن أسيد           | ٢٣ | ١٥ | عكرمة بن أبي جهل | ٦  |
| ٧٤  | عثمان بن أبي العاص     | ٢٤ | ٥٢ | حكيم بن حزام     | ٧  |
| ٧٦  | البخاري                | ٢٥ | ٥٧ | مالك بن أنس      | ٨  |
| ٧٧  | بلقيس                  | ٢٦ | ٥٧ | الشافعي          | ٩  |
| ٧٩  | شداد بن أوس            | ٢٧ | ٥٧ | أحمد بن حنبل     | ١٠ |
| ٧٩  | أبو داود السجستاني     | ٢٨ | ٥٧ | إياس بن معاوية   | ١١ |
| ١٠٢ | سراقة بن خشعم          | ٢٩ | ٥٨ | ربيعة بن فروخ    | ١٢ |
| ١٠٤ | الحسن البصري           | ٣٠ | ٥٨ | غيلان بن مسلم    | ١٣ |
| ١١٣ | ضرار الغطفاني          | ٣١ | ٦٤ | الأوزاعي         | ١٤ |
| ١١٣ | برغوث الجهمي           | ٣٢ | ٦٤ | الزبيدي          | ١٥ |
| ١١٣ | سعيد بن المسيب         | ٣٣ | ٦٤ | سفيان الثوري     | ١٦ |
| ١١٨ | ابن الجوزي             | ٣٤ | ٦٧ | معاذ بن جبل      | ١٧ |

## ٤ - الفهرس العام

| الصفحة | عنوان الفقرة                                  | الرقم |
|--------|-----------------------------------------------|-------|
| ٥      | تمهيد                                         | ١     |
| ٧      | المقدمة                                       | ٢     |
| ١٣     | مقدمة التحقيق                                 | ٣     |
| ١٥     | ترجمة حياة الإمام ابن تيمية                   | ٤     |
| ٢٧     | التوبة تمحو كل الذنوب                         | ٥     |
| ٢٩     | من مات بلا توبة فلا مغفرة له                  | ٦     |
| ٣٠     | التوبة والاستغفار من ترك الواجبات             | ٧     |
| ٣١     | الله لا يعاقب إلا بعد إقامة الحجة             | ٨     |
| ٣٤     | كيفية التوبة                                  | ٩     |
| ٣٦     | الاستغفار بالقلب واللسان                      | ١٠    |
| ٣٧     | من أي شيء يستغفر الإنسان؟                     | ١١    |
| ٣٩     | الأنبياء المعصومون يتوبون!                    | ١٢    |
| ٤٠     | استغفار رسول الله وتوبته                      | ١٣    |
| ٤٢     | فضيلة التائب على من لم يقع في الذنب           | ١٤    |
| ٤٤     | رسول الله يعلم صاحبته طريقة الاستغفار         | ١٥    |
| ٤٥     | بعض تأويلات الجهمية والباطنية                 | ١٦    |
| ٤٩     | هل الاعتراف بالخطيئة يوجب المغفرة             | ١٧    |
| ٥٠     | الاعتراف بالذنب دون الإقلاع عنه               | ١٨    |
| ٥١     | قول بعضهم: الاستغفار مع الإصرار توبه الكاذبين | ١٩    |
| ٥١     | التوبة من بعض الذنوب دون بعض!                 | ٢٠    |
| ٥٤     | شرح حديث أبي ذر الغفارى                       | ٢١    |
| ٥٥     | الله حرم الظلم على نفسه                       | ٢٢    |
| ٥٧     | مناظرة لطيفة                                  | ٢٣    |
| ٦٠     | الله يجزي الإنسان حسب عمله                    | ٢٤    |

| الصفحة | عنوان الفقرة                                  | الرقم |
|--------|-----------------------------------------------|-------|
| ٦٣     | القول السديد في نفي الظلم عن الله             | ٢٥    |
| ٦٥     | اختلاف الناس حول أفعال الله عز وجل            | ٢٦    |
| ٦٩     | الله خالق كل الأفعال !! فكيف يخلق الظلم؟!     | ٢٧    |
| ٧٢     | من عدل الله تعالى أن حرم الظلم                | ٢٨    |
| ٧٨     | أنواع الظلم                                   | ٢٩    |
| ٨٢     | التوحيد من القسط والشرك من الظلم              | ٣٠    |
| ٨٦     | لا بد أن يسبق العدل العلم                     | ٣١    |
| ٨٧     | هداية الله للإنسان وأنواعها                   | ٣٢    |
| ٩٦     | وجوب التوكل على الله                          | ٣٣    |
| ١٠١    | الله يطلب العباد أن يسألوه في كل شيء          | ٣٤    |
| ١٠٣    | دعاة الله عباده إلى التوبة                    | ٣٥    |
| ١٠٩    | ترتفع درجات العبد ويحبه الله بعد توبته        | ٣٦    |
| ١١٠    | إعطاء الله السائلين له لا ينقص من ملوكه شيئاً | ٣٧    |
| ١١٦    | الله لا يظلم أحداً                            | ٣٨    |
| ١٢٣    | الفهرس                                        | ٣٩    |
| ١٢٤    | فهرس الآيات                                   | ٤٠    |
| ١٤١    | فهرس الأحاديث                                 | ٤١    |
| ١٤٧    | فهرس الأعلام                                  | ٤٢    |
| ١٥٠    | الفهرس العام                                  | ٤٣    |